# AS CULTURAS NEGRAS NOVO MUNDO

O NEGRO BRASILEIRO - III

#### BIRLIOTECA PEDAGÓGICA BRASILEIRA

# ARTHUR RAMOS

# AS CULTURAS NEGRAS NO NOVO MUNDO

O NEGRO BRASILEIRO - III

2.ª edição, ampliada

1946

COMPANHIA EDITORA NACIONAL São, Paulo - Rio de Janeiro - Bahia - Recife - Pará - Pôrto Alegre

#### DO AUTOR

#### O NEGRO BRASILEIRO:

- I O Negro Brasileiro. Etnografia religiosa (1.ª ed., 1934; 2.ª ed., 1940).
- II O Folk-lore Negro do Brasil (1935; 2.ª ed., em preparo).
- III As Culturas Negras no Novo Mundo (1.º ed., 1937; 2.º ed., 1946; trad. espanbola, 1941).
- IV Negros Escravos (em preparo).

#### OUTRAS OBRAS SOBRE O NEGRO NO BRASIL:

The Negro in Brazil (1939).

A Aculturação Negra no Brasil (1942).

Guerra e relações de raça (1943).

Introdução à Antropologia Brasileira (1.º vol., 1943; 2.º vol., em preparo).

Las Poblaciones del Brasil (1945).



IMPRESSO NOS ESTADOS UNIDOS DO BRASIL Printed in the United States of Brazil

BIBLIOTECA N. 1972

### PREFÁCIO :

DA 2.ª EDIÇÃO

Publicado pela primeira vez em 1937, êste livro logrou uma notoriedade inesperada. De várias partes do Novo Mundo vieram palavras de estímulo e espontânea colaboração. Da Argentina, do Uruguai, dos Estados Unidos, do Peru, de Cuba... Destacaram os seus críticos a significação do exame comparativo das culturas negras dêste lado do Atlântico. "Seguramente lo más completo que se ha escrito sobre las influencias africanas en América", escreveu Bernardo Kordon, de Buenos Aires. E ainda da Argentina, Raul Navarro iria escrever que "esta obra ha de quedar como el libro de consulta indispensable para el conocimiento del problema negro en América".

Em Cuba, meu constante amigo Richard Pattee dizia nos Estudios Afrocubanos da "importante y excepcional contribución..." e Fernando Romero, o conhecido especialista peruano achou que o livro "ha logrado una sintesis maravillosa..." e mais: "construida a base de cuanto más moderno y mejor ha sido escrito, sobre el negro de Africa y de América", repetiria em Sphinx, a revista da Universidade de São Marcos.

Ildefonso Pereda Valdés, o notável africanista uruguaio classificaria a obra de "extraordinaria...", enquanto que Emory S. Bogardus, o sociólogo da Universidade da Califórnia do Sul iria utilizá-lo como livro de texto nos cursos universitários e Carter Woodson escreveria depois no Journal of Negro History, que a obra realizava uma "investigation for a better understanding of the racial elements on this side of the Atlantic..."

Destaco algumas destas apreciações no estrangeiro, precisamente para mostrar a importância do método do exame das culturas negras no Novo Mundo para o conhecimento recíproco da influência negra nos vários países dêste hemisfério. Na realidade, como já destaquei no prefácio da 1.ª edição, não se trata mais do que uma ampliação do método da Escola de Nina Rodrigues—considerando o têrmo escola no sentido de grupo de trabalho ou de pesquisas, não é demais repetir—o da necessidade de se estudarem as culturas africanas para melhor se compreender o Negro do Novo Mundo, método hoje triunfante, e adotado e alargado por notáveis especialistas nacionais e estrangeiros.

E foi certamente êsse motivo o que determinou a tradução em espanhol, do livro, realizada por Ernestina de Champourcin, com revisão de Fernando Ortiz e Glossário de têrmos por Jorge A. Vivó, para a coleção Obras de Sociologia do Fondo de Cultura Economica (1943), do México. E' o que reconheceu o comentador do volume, Jorge A. Vivó, ao destacar ser "la primer obra que presenta un panorama general del desarrollo que se operó en la cultura de los países americanos bajo la influencia de los negros africanos..."

Esta segunda edição brasileira traz os acréscimos que, a pedido dos editores mexicanos, fiz com relação aos países hispano-americanos e à América do Norte. Os capítulos respectivos sôbre "As culturas negras na América do Norte" e "As culturas negras nos países hispano-americanos" acham-se substancialmente alargados. Outros acréscimos e correções se distribuem práticamente por todo o volume, resultado da colaboração espontânea que tenho recebido de especialistas de vários lugares. A parte relativa ao Brasil ficou, porém, sem os acréscimos

que fiz para a edição espanhola, dispensáveis nesta edição, pois a matéria tem sido convenientemente alargada e retocada em outros livros de minha autoria. O que aqui está é apenas o necessário para a compreensão do assunto.

Muita coisa haveria também a alargar e ajustar nos capítulos iniciais sôbre métodos e o Negro na África, bem como na parte final dedicada à aculturação. Esses acrescimos e retoques têm sido feitos, porém, em outros livros, e principalmente na Introdução à Antropologia Brasileira.

Quero renovar os agradecimentos que já externei na 1.ª edição dêste livro, a tôdas aquelas pessoas, confrades e amigos, do Brasil e do estrangeiro, hoje empenhados na tarefa comum do estudo e compreensão do Negro e seus problemas no Novo Mundo.

ARTHUR RAMOS

Rio de Janeiro, novembro de 1945

## PREFÁCIO DA 1.ª EDICÃO

Quando, há mais de um decênio, comecei a reunir, na Bahia, material de estudo sôbre o Negro, no Brasil, nada havia dêste absorvente interêsse de hoje, no assunto. Os ensaios, então publicados, na imprensa leiga, nas revistas técnicas, as pesquisas encetadas no recesso dos candomblés, a que me arrastou a profissão de médico-legista do Instituto Nina Rodrigues (1)... não encontraram eco imediato.

A conspiração do silêncio envolvera um problema que foi a preocupação dominante de Nina Rodrigues, problema nosso, doméstico, apenas abordado em poucos aspectos unilaterais: algumas páginas dedicadas à abolição, poucas mais consagradas a pesquisas lingüísticas... e mais nada

Quase que subitamente, porém, rasgou-se, como num ritual de magia, o véu da lenda. O grupo do Recife, sob a inspiração de Ulisses Pernambucano, no seu Serviço de Higiene Mental, voltou-se para o estudo dos xangôs, organizando-se então um registo das seitas e cultos de ori-

<sup>(1)</sup> Este material deu origem aos seguintes trabalhos: Os horizontes míticos do Negro da Bahia (1932); A possessão fetichista na Bahia (1932); Os instrumentos musicais dos candomblés da Bahia (1932); O mito de Yemanjá (1932); O Negro na evolução social brasileira (Conferência na Faculdade de Direito do Rio de Janeiro, 1933); As religiões fetichistas no Brasil (Curso realizado em setembro de 1934, na Universidade do Rio de Janeiro); e a obra cíclica: O Negro brasileiro, com três volumes já publicados.

gem negra, o que deu origem a alguns trabalhos do mais alto interêsse.

Pouco depois, Gilberto Freyre organizou o I Congresso Afro-brasileiro, realizado em novembro de 1934, dois anos depois seguido do II Congresso, na Bahia, organizado por Edison Carneiro e Aydano do Couto Ferraz. De vários Estados do Brasil acorreram os estudiosos ao apêlo que eu lançara da Bahia. De Pernambuco, de Alagoas, do Rio Grande do Norte, da Paraíba, do Rio Grande do Sul, de outros pontos, surgem contribuições valiosas, algumas elas já publicadas e outras tantas anunciadas.

O nome de Nina Rodrigues, reivindicado através dos nossos trabalhos, é citado entre os estudiosos estrangeiros (2), como o grande pioneiro dos estudos científicos sôbre o Negro.

E não se poderá acusar hoje a sua Escola, como ainda insistem alguns intelectuais de má fé, de reincidir no prejulgado da tese da inferioridade antropológica do Negro ou da degenerescência da mestiçagem, que fora endossada pelo sábio bahiano, preso evidentemente aos métodos e às "hipóteses de trabalho" da ciência de sua época.

A "reinterpretação" de Nina Rodrigues tem sido hoje a preocupação dominante dos seus discípulos, no setor dos estudos sôbre o Negro. Mesmo porque já ninguém vai perder mais tempo em trazer à tona das discussões pontos científicos, passados em julgado, como êstes

<sup>(2) &</sup>quot;Dr. Arthur Ramos follows in the path of the famous Bahian student of things African, Nina Rodrigues...", escreveu Richard Pattee na American Historical Review, 1936, pág. 181—Vide também Journal of Negro History, abril, 1937, pág. 236: "Dr. Ramos follows in his treatment the general trend laid down by the famous Bahian student of things African, Dr. Nina Rodrigues, who laid the groundwork for the examination of the Brazilian Negro".

da superioridade ou inferioridade de raças, que constituem um jugar comum de todo o estudante de antropologia...

- Um certo número de obstáculos vem prejudicando, porém, o estudo científico do Negro, entre nós. E é preciso, com toda a franquesa, fazer-se imediatamente a análise destas dificuldades, objeções, êrros de método... que podem comprometer a avaliação científica dos têrmos do problema. Podemos resumir em três itens gerais êsses obstáculos.
  - 1) A exploração política do Negro. Foi esta uma acusação repetida que sofreu o I Congresso Afro-brasileiro. Ainda recentemente, em Recife, fui entrevistado por um jornal, neste sentido. Nada lhe pude informar, porque não tomei parte ativa na organização dos Congressos Afro-brasileiros. Apenas, através da leitura de alguns dos trabalhos publicados, acredito que há alguma razão nos que formulam aquela objeção. Num estudo científico do problema, é preciso fugir, evidentemente, a êste aspecto, que Edison Carneiro chamou certa vez, a "exploração" do Negro. Exploração política em todas as direções. Exploração eleitoral democrática. ração de direita. Exploração de esquerda. São perigos para os quais os grandes líderes negros norte-americanos têm chamado a atenção, recentemente (3). E esta exploração é ainda uma vez, obra dos brancos, que a convertem em pura demagogia.

E' claro que a obra científica não tem nada a ver com isto. O Negro, nesta última, deve ser estudado com critério objetivo, como material humano de pesquisa. O

<sup>(3)</sup> Vide, p. ex., a discussão sobre a política e o Negro in Negro Year Book, 1931-1932, págs. 157 e segs. — Vide também o interessante livro de James Weldon Johnson, Negro Americans, what now? New York, 1935.

interêsse normativo virá depois, quando houver uma elite negra, com seus líderes, a traçarem normas, diretrizes, para o futuro do seu povo de côr, diretrizes que devem buscar as suas raízes cienfíficas no trabalho objetivo prèviamente realizado.

2) O Negro, material pitoresco. E' ainda uma forma de exploração. Fez época com os nossos visitantes: estrangeiros dos períodos colonial e imperial. O Negro foi então olhado como animal "interessante", de um grande "pitoresco" aos olhos dos louros viajantes e contadores de história. Passou para gravuras célebres que hoje custam uma fortuna, nas casas dos antiquários. Evidentemente, há nestas paginas (de um Koster, de uma Maria Graham, de um Debret, de um Rugendas...) muita cousa aproveitável como objeto de estudo no sentido de se reconstituir todo um picture lore da vida social e familiar da Colônia e do Império. Mas a acentuação desta nota de pitoresco deixa dúvidas quando ao rígido critério objetivo e científico de certos ensaios, onde o Negro aparece nos dois polos inevitáveis do sofrimento e do pitoresco. Quando escapa de um, cai no outro.

Alguns trabalhos contemporâneos insistem neste processo "inglês" de tratar o Negro: em páginas derramadas de um lirismo diferente do lirismo abolicionista, e mais perigoso porque tem pruridos científicos: de um lirismo evocativo, regressivo, proustiano... disfarces inconscientes do sadismo do senhor, que aquelas paginas dizem combater. O estudo científico do Negro deve fugir a todo o sociologismo romântico, que compromete a visão real dos seus problemas.

3) O Negro, como assunto "em moda". Já tenho lido essa crítica de alguns inteletuais que exergam exa-

geros nessa "aluvião" de trabalhos, ensaios, livros, artigos... sôbre o Negro. E interpretam êsse fato como fenômeno de "moda", em contraposição à "moda" indianista, que teria passado a segundo plano. São considerações ingênuas, de literatos em chômage, que à falta de assunto, vivem combatendo tudo quanto é iniciativa alheia.

Tão importante é o estudo do Ameríndio, quanto do Negro, no Brasil. Apenas, êste ultimo fora esquecido (scotoma, preconceitos de côr, etc.). E agora vem sendo reivindicado. Ao contrario, porém, do que pensam êstes intelectuais, o "muito", o "excessivo", que êles criticam é "muito pouco ainda", é "quase nada", se traçarmos um paralelo, por exemplo, com a espantosa riqueza bibliográfica sôbre o Negro nos Estados Unidos (4). O problema do Negro não é moda: é assunto permanente, porque êle é material de casa.

Eliminadas estas "distorções", nos estudos sôbre o Negro, no Brasil, já é tempo de se congregarem os estudiosos do problema num rígido labor científico, fugindo aos exageros românticos, ao científicismo traiçoeiro, ou tomando cuidado em não seguir caminhos falsos no enderêço das suas pesquisas.

Este livro é o terceiro volume da série de ensaios iniciados com "O Negro Brasileiro" e "O Folk-lore Negro do Brasil." Abandono agora, por um momento, as pesquisas parciais, sobre os cultos, religiões e folk-lore do Negro, no Brasil, para lançar uma visão de conjunto sobre o Negro em tôda a América. O Negro como re-

<sup>(4)</sup> Basta consultar a bibliografia anual organizada pelo Tuskegee Institute, no Negro Year Book.

presentante de suas culturas. E' êste, portanto, um ensaio de psicologia social e antropologia cultural. Examino os padrões de culturas que os Negros transportaram da África para o Novo Mundo, e o destino que aqui tiveram.

Depois de estudar as culturas negro-africanas, à luz dos novos métodos da antropologia cultural, examino o destino destas culturas no Novo Mundo, analisando sucessivamente: as culturas negras na América do Norte; as culturas negras nas Antilhas; as culturas negras na América do Sul. (afora o Brasil); e finalmente as culturas negras no Brasil.

Não se trata de uma pura digressão em domínios que não interessam aos nossos problemas. E' um estudo comparativo das culturas negras no Brasil e em outros pontos do Novo Mundo, para a melhor compreensão dos contingentes negros que aqui aportaram. Procuro assim, mais uma vez, corrigir, com o método comparativo das culturas negras, as deficiências flagrantes dos nossos documentos históricos do tráfico.

Numa parte final, analiso os problemas dos contactos de culturas, mostrando os resultados da aculturação nas várias partes do Novo Mundo, inclusive o Brasil.

A idéia do livro surgiu da conferência que, a convite do meu eminente amigo Mario de Andrade, realizei, em junho de 1936, no Departamento de Cultura, em S. Paulo, iniciando assim, a serie de conferências do Curso de Etnografia organizado pela Sra. Lévy-Strauss (5). O interêsse que aquêle trabalho despertou entre os especialistas nacionais e estrangeiros levou-me a ampliá-lo, desenvolvendo-o em livro.

<sup>(5)</sup> Arthur Ramos, As culturas negras do Brasil, Revista do Arquivo Municipal, XXV, 1936.

Não quero deixar passar a oportunidade de agradecer todas as honrosas referências que os mais eminentes sábios do velho e do novo mundo têm feito aos meus estudos sôbre o Negro no Brasil.

E ainda agora, na feitura deste livro, muito tenho a' agradeced as valiosas e fecundas trocas de idéias sôbre um assunto que nos interessa em comum: com o professor Melville J. Herskovits, da Northwestern University, cujos trabalhos sôbre o Negro na Africa e no Novo Mundo o colocam na primeira linha dos africanistas contemporâneos; com o Dr. Fernando Ortiz, de Cuba; com o Dr. Price-Mars, do Haiti; com o prof. Richard Pattee, de Puerto Rico, a quem sou ainda devedor pela excelente divulgação que tem feito dos meus trabalhos, nas revistas norte-americanas: com o Dr. Vicente Rossi, de Córdoba, Argentina: com o Dr. Fernando Romero, de Lima. Peru: com o prof. P. A. Martin, da Stanford University. Califórnia: com o Dr. Donald Pierson, da Universidade de Chicago, que veio à Bahia, em viagem de estudos: com muitos outros dedicados amigos e colaboradores do Brasil e do estrangeiro.

Ficam registados ainda os meus agradecimentos aos Exmos. Sns. Embaixadores, Ministros. Cônsules e Encarregados de Negócios das Repúblicas latino-americanas, no Brasil, pelas excelentes informações que tiveram a gentileza de me prestar sobre a história do elemento negro em seus países.

A minha mulher, colaboradora assidua dos meus estudos e pesquisas, e que organizou os originais datilografados, corrigiu as provas e auxiliou a consulta bibliográfica dêste livro - a minha comovida e especial grati-

dão.

ARTHUR RAMOS

Rio, junho de 1937.

#### PRIMEIRA PARTE

## AS CULTURAS NEGRO-AFRICANAS

#### CAPITULO I

#### O CONTINENTE NEGRO

Podemos considerar os povos negros em três grupos: o Negro Africano, o Negro Oriental e o Negro Americano, que não constitui um ramo original da "raça" (1) negra e sim um grupo humano oriundo do Velho Mundo.

Os Negros orientais (Melanésicos e Oceânicos) habitam a parte ocidental da Oceania e o suleste da Asia. São, de um lado, os *Papuas* da Nova Guiné, das Ilhas

<sup>(1)</sup> Nas classificações antropológicas de "raça", a de Omalius d'Halloy é uma das mais antigas, concernente à raça negra, que divide em Ramo Oriental e Ramo Africano (Vide Louis Figuier. Les races humaines, Paris, 1885, págs. 541 e segs.). Nas classificações mais recentes, a de Deniker, por exemplo, os negros são divididos nos dois grupos A e B; no grupo A estão compreendidas as raças de cabelos encarapinhados e nariz largo: Boschimanos, Negrilhos, Negros, Melanésios; no grupo B, de cabelos frisados ou ondulados estão os Etiopes. Australianos. Dravidianos e Assiroides (Deniker, Les races et les peuples de la terre, Paris, 1934). Na classificação de Haddon, os negros são chamados Ulótricos, orientais e africanos; entre os primeiros estão os Negritos, Papuas, Melanésios, Nilóticos, Negróides. Os Predravidianos, Australianos, Dravidianos, Hamitas, etc., são incluidos por Haddon no grupo dos cimótricos dolicocéfalos (A. C. Haddon, Races of Man and their distribution, London, 1910). Estas divisões raciológicas pouco importam, porém, ao nosso trabalho, onde prevalece o critério da antropologia cultural, que corrige a noção tão contestada de "raça". Para as questões de paleontologia humana, páleo-etnologia e classificações raciais do Homo Afer, vide Arthur Ramos, Introdução à Antropologia Brasileira, 1.º volume, Rio, 1943, págs. 295-302.

Fidgi, das Novas-Hébridas, da Nova Caledônia, do Arquipélago Salomão; de outro lado os Andamans do Golfo de Bengala, os Negros da península de Málaca, os das montanhas da Indo-China, da Ilha Van-Diemen, e os negros indígenas da Austrália.

Alguns etnólogos ainda incluem os Dravidianos da Índia, certos grupos da Indonésia, como povos de cacacteres negróides. Estes negros orientais, porém, não constituem espécimens legítimos da chamada "raça negra". Quase sempre não são tomados em consideração quando se discutem questões e problemas relativos ao Negro (2). Realmente, não são os negros orientais raças puras. Não há tipos antropológicos definidos, entre êsses grupos. Apenas se aproximam do tipo negro-africamo, pela tez que vai do azeitona até o negro intenso, pelos cabelos ora frisados, ora encarapinhados e outras vezes lanosos. A sua estatura é variada, as formas corpóreas são pouco regulares, quase sempre delgadas. A cultura dêsses povos não lhes consente um agrupamento homogêneo, e é muito distanciada da dos povos negros da África.

Mas uma razão principal impede que nos ocupemos do seu estudo: é que os negros orientais não parecem ter fornecido nenhum contingente apreciável ao tráfico de escravos para o Novo Mundo.

E', pois, para a África que se voltam as nossas vistas, no esforço para lobrigar as origens do Negro do Novo

<sup>(2)</sup> Montandon descreve com o nome de Grand'race negroide os dois grupos africano e asiato-oceânico dos tipos negróides. Do grupo asiato-oceânico, a raça tasmaniana é a mais primitiva das raças negróides; a raça papuásia está contaminada de mestiçagens várias; a raça dravidiana na Ásia, é também produto de mestiçagem (como também a raça etiope, na África, na opinião de Montandon). A raça nigriciana, na África, é a que apresenta os caracteres negróides mais acentuados (George Montandon, La race, les races, Paris, 1933, pág. 137).

Mundo. Lá vivem os agrupamentos mais característicos da raça, embora distribuídos irregularmente. Tôda uma prehistória da raça se vai descobrir nesta parte do mundo, a justos títulos denominada o Continente Negro. Neste bloco gigantesco, isolado geográficamente do resto do Velho Mundo, ao qual se acha apenas ligado por um pequeno ístmo, vivem populações humanas que desde milenários têm desafiado a argúcia de etnólogos e sociólogos. Pode-se dizer que antes do século XVIII, antes da era das grandes explorações, a África conhecida eram as civilizações históricas do mediterrâneo (Egito, Cartago...) e depois os grupos arabizados do Norte (Algéria, Túnisia...) e a tênue casca do litoral.

Um sôpro de impermeável mistério rodeou o Continente Negro. E no entanto, cruzavam-se as interrogações dos sábios, curiosos de desvendar os segredos das origens humanas. A história antiga, é verdade que já tinha a atenção atraída para certos povos misteriosos que ficavam lá em baixo, muito além das costas mediterrâneas: atlantas, líbios, etíopes...

"Ao sul do mar e das populações da costa — escreveu Herôdoto (3) — estende-se a Líbia dos animais ferozes..." Mais além era o grande mistério, a intransponível floresta equatorial...

Por muito tempo, a Africa, como muito bem destacou Jacques Weulersse, permaneceu um "continente periférico" (4), que não tinha existência autônoma, mas recebia "radiações" culturais dos continentes vizinhos: "o lîmite superior, Norte-Africano, refletiu o mundo mediterrâneo; a borda Este-Africana, o mundo árabe e

<sup>(3)</sup> Cf. Jacques Weulersse, L'Afrique noire, Paris, 1934, pág. 17.

<sup>(4)</sup> Id., ibid., pág. 20.

indo-persa; e mais tarde, as bordas Oeste-Africana e Sul-Africana se animaram ao contacto das grandes civilizações mercantis da Europa..." (5).

O imenso interior era o mistério. E apenas as infiltrações das velhas civilizações, egípcia, assíria, persa, cartaginêsa, greco-romana, conseguiram levantar uma tênue camada do desconhecido (6).

O movimento de islamização do seculo XI realizou mais uma etapa do conhecimento das populações africanas. E então chegamos a saber da existência de grandes impérios do Sudão Central, como êste Império de Ghana, e as hegemonias sudanêsas que se lhe seguiram (7).

Mas afora o mundo maometano da África do Norte e da África Sudanêsa, afora os estabelecimentos europeus do litoral e poucos impérios indígenas, assim mesmo ligados às culturas hamitas e semitas, o grande interior, a verdadeira África, permanecia abrigada da curiosidade "branca", até as grandes explorações que tiveram comêço em fins do século XVIII.

Portuguêses, Espanhóis, Holandêses, Inglêses, Francêses... lançaram-se à aventura do mar. E as conquistas econômicas e políticas trouxeram em seu bôjo as explorações científicas.

Tudo foi preparado pela grande revolução espiritual que se processou na Europa em fins do século XVIII e comêço do XIX. "A África — escreve Weulersse —

<sup>(5)</sup> Id., ibid., pág. 20.

<sup>(6)</sup> Vide G. Hardy, Vue Générale de l'Histoire d'Afrique, Paris, 1922.

<sup>(7)</sup> Hardy, op. cit., págs. 41 e segs. — Vide também Maurice Delafosse, Les noirs de l'Afrique, Paris, 1922; Id., Les Nègres, Paris, 1927. — Para o estudo do Islam na Africa: G. Marcais, Les Arabes en Berbérie du XI. au XIV. siècles, Paris, 1913; — O. Meynier, L'Afrique noire, Paris, 1911; — Henri Massé, L'Islam, Paris, 1930.

entra nas preocupações da Europa. Romantismo, renascimento religioso, gôsto da "selvageria", volta à natureza de Rousseau, paixão científica, tudo contribuira a tornar, enfim, interessante, o continente-pária; o negro é rehabilitado; no país negro, descobrem-se tesouros e fundamse impérios. Missionários e aventureiros, sábios e soldados, lá encontram uma carreira vasta, heróica e nova. De meio, a África se converte em fim, por ela própria; de obstáculo, em meta e recompensa. Diante de uma tal transformação de idéias, diante da maré montante dêstes desejos novos, armados de todas as potências da civilização contemporânea, o velho continente misterioso não podia mais resistir; em menos de um século, êle seria forçado e domado" (8).

Em 1788, funda-se em Londres a "Associação Africana", talvez a primeira agremiação científica para a exploração do Continente Negro. As grandes bacias hidrográficas do Nilo, do Congo, do Senegal, do Zambeze, do Níger... foram explorados, e estudadas as suas populações. Mungo Park, Clappertin, Lander, Callié, Baikie, Barth, Denham, Vogel... inglêses e francêses lançam-se à Africa Ocidental e descobrem a vasta Nigéria, as regiões do Níger e do Senegal (9). A expedição bona-

<sup>(8)</sup> J. Weulersse, op. cit., pág. 28.

<sup>(9)</sup> Para o estudo das viagens e explorações na África: Vivien de Saint-Martin, Histoire de la Géographie et des decouvertes géographiques depuis les temps les plus reculés jusqu'a nos jours, Paris, 1878; — David Livingstone, Exploration dans l'interieur de l'Afrique Australe, trad. franc., Paris, 1859; — Stanley, Dans les tenèbres de l'Afrique, trad. franc., Paris, 1890; — H. Capello e R. Ivens, De Benguella ás terras de Iacca, 2 vols., Lisboa, 1881; — Serpa Pinto, Como eu atravessei a Africa, 2 vols., Londres, 1881; — R. Ronze, La question d'Afrique, 4 1870, 1918; — P. Cultru, Histoire du Senégal du XV.º siècle à 1870, Paris, 1910. — A bibliografia sôbre viagens e explorações e a política de colonização na África é imensa e especializada; af fica apenas uma meia dúzia de obras principais.

partiana ao Egito resolve muitas incógnitas do vale do Nilo até os desertos saarianos. Inglêses e alemães lançam-se à conquista das regiões dos grandes lagos e das "montanhas da lua" (Barth, Nachtigal, Schweinfurt, Burton e Speke...). Os italianos Cecchi, Borelli, Robecchi, Bottego... exploram a Eritréia, a costa da Somália e a Ahissínia.

Restava o centro do Continente Negro, a região do Zambeze, o imenso vale do Congo... A obra do grande Livingstone (1849-1875) consistiu na exploração da África Austral e a sua ligação à África Oriental. Foram descobertas as origens das bacias hidrográficas do Nilo, Congo e Zambeze. Esta última bacia, a região do Zambeze, foi o ponto de predileção de Livingstone. A sua obra, continuada por Stanley, encontrou imitadores entusiastas. Os exploradores portuguêses (Serpa Pinto, Capello e Ivens, Paiva de Andrade...) penetraram no vale do Zambeze e atravessam a África Austral, de costa a costa. Estavam descobertos e começaram a ser estudados os povos e as culturas do Congo.

Duas conseqüências lastimáveis, porém, coroaram a obra de exploração da África. Uma, foi a mancha maldita do tráfico de escravos. A outra, foi o retalhamento do Continente Negro pelas potências européias. Ao tempo em que os exploradores brancos se apropriavam do ouro dos países negros, descobriram também, "para facilitar esta empresa" (10) a "inferioridade" da raça negra. O

<sup>(10)</sup> Vide L. Frobenius, Das Unbekonnte Afrika, München, 1923, pág. 16 e A. Labriola, Le crépuscule de la civilization, Paris, s/d., cap. IX: L'Afrique brisée, págs. 227 e segs.

gobinismo europeu a serviço da opressão. O que foi (e o que é ainda, infelizmente, em pleno século XX), a chamada "colonização" da África, é uma história longa e tenebrosa, que não cabe nas páginas dêste livro...

Salvou-se a obra científica. Durante anos e anos, arqueólogos e emógrafos instalaram-se no Continente Negro e procuraram desvendar o segrêdo das raças que o habitam, suas orígens, suas línguas, suas religiões, suas organizações sociais... Alguns dêstes sábios se maravilharam com as suas descobertas. É, como Frobenius, chamaram à Africa, a "nossa Africa."

Tôda aquela imensa região que começava logo abaixo do grande deserto, que a separava das velhas civilizações mediterrâneas, toda aquela imensa região, da África Negra, pròpriamente dita, era apenas conhecida por uma série de noções vulgares, que ainda hoje os semi-letrados repetem. "Negros selvagens", "horriveis antropófagos", "florestas cheias de feiticeiros e animais sclvagens..." Não disse o alemão Frobenius que a idéia do "Negro bárbaro" (barbarische Neger) foi uma invenção européia, para justificar o tráfico e a exploração colonial? (11).

O trabalho científico conseguiu desfazer, até um certo ponto, a ilusão. Os arqueólogos foram descobrir tra-

"Die Vorstellung vom "barbarischen Neger" ist aber eine Schöpfung Europas, die dann rückwirkend Europa noch bis in den Anfang dieses Jahrhundert beherrscht hat" (Leo Frobenius, Kulturgeschichte Afrikas, Phaidon Verlag, 1933, pag. 13).

<sup>(11) &</sup>quot;...Der Menschenhandel war jedoch niemals ein leicht zu werantwortendes Geschäft. Es erforderte eine Rechtfertigung. So wurde der Neger zu einem Halbtier "gemacht", einer Ware. So wurde der Begriff Fetisch (= feiticeiro, ein portugiesisches Wort) als Symbol einer afrikanischen Religion erfunden. Eine europäische Fabrikmarke! Ich selbst habe in keinem Teile Negerafrikas die Fetischanschauung bei Negern gefunden.

ços remotíssimos do Homem Negro, numa data que recua a mais de 3.000 anos antes da era cristã (12). Civilizações de alto esplendor existiram em pleno coração da África, como mostraram as pesquisas árabes. Frobenius fala-nos assombrado de uma civilização sudanêsa, como o provam os documentos arqueológicos encontrados, e a tradição oral dos seus "impérios mágicos..."

Os grandes museus da Europa, o Trocadéro, o British Museum, os museus da Bélgica, da Itália, da Holanda, da Alemanha... enriqueceram-se com os objetos de "arte africana": esculturas preciosas de antigas estilizações, joias, armas, tapeçarias, os célebres bronzes de Benin... Os etnógrafos e folk-loristas supreenderam corpos míticos de grande intensidade espiritual, fábulas e legendas que nada ficam a dever ao velho folk-lore europeu de origens arianas.

Mas, que povos foram êstes, para os quais se voltam agora os olhares curiosos da ciência contemporânea?

A sabedoria popular faz do "negro da África" um tipo uniforme, de côr preta, cabelos encarapinhados, nariz chato, mandíbula saliente... de cultura "inferior", religião atrazada ("grosseiro fetichismo..."), vida social em estado de barbárie, com práticas de antropofagia... Denominações comuns os englobam, a todos: "negro", "preto", "africano", etc.

No entanto, nada mais falso do que esta noção popular, da África. Há razão de estabelecer para os grupos humanos da África, uma diferenciação antropoló-

<sup>(12)</sup> Vide C. G. Seligman, Les races de l'Afrique, trad. franc., Paris, 1935, pág. 48. — Deixando de lado o problema dos neandertalianos africanos, toda uma série de pesquisas vem evidenciando hoje a existência de culturas mousterianas em vários pontos do continente negro (Vide A. Ramos, op. cit., págs. 295-298).

gica e cultural, da mesma maneira que para os povos brancos da Europa. E sabemos hoje como a antropologia física tem falhado para estabelecer tipos padrões da chamada "raça negra". Côr da pele, índices cefálicos e nasais, gráu de prognatismo, estatura... são características as mais variadas possíveis. Estas características servem, evidentemente, para a delimitação de certos tipos pertencentes a agrupamentos mais ou menos homogêneos, com a condição, porém, de serem corrigidas com o critério de especificação das "culturas" respectivas.

Não habitam a África apenas negros puros. Ao seu lado vivem povos de outras origens, amalgamados uns com outros em misturas às vezes quase impossível de deslindar. Assim é que além dos Negros, pròpriamente ditos (Sudanêses e Bantus), vivem na África Semitas e Hamitas (Camitas, Kamitas), ligados à raça branca, Hotentotes e Boschimanos, e Negrilhos que são o produto de uma mestiçagem racial. A divisão mais simples dos grupos primitivos africanos, é, portanto, aquela de Seligman (13):

1. Os Hamitas

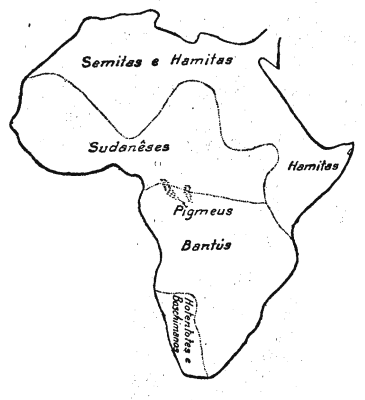
Os Semitas

- que têm uma origem comum
- 3. Os Negros
- 4. Os Boschimanos | também chamados conjun-
- 4-a. Os Hotentotes tamente os Khoisans
- 5. Os Negrilhos

Nada mais diferentes do que êstes grupos primitivos. Os Hamitas, tambem chamados Kamitas ou Camitas

<sup>(13)</sup> Seligman, op. cit., págs. 86 e segs. — Montandon insurge-se contra o fato de considerar estas divisões como "raças", primitivas; seriam antes grupos étnicos, atendo-se à distinção que deve ser feita entre "raça", que em antropologia tem um significado restrito, e "etnia", que inclui caracterísitcas não puramente biológicas ou físico-antropológicas mas linguisticas e culturais.

(oriundos de Cam, segundo a tradição biblica) são caucasianos, da mesma fonte que os povos europeus. São talvez os tipos africanos mais antigos, representados na



Grupos humanos da Africa (imitado de Seligman).

antiguidade pela civilização egípcia que tanta influência exerceu sobre as demais populações africanas.

Os Hamitas são comumente divididos em dois grandes ramos: os Hamitas orientais e os Hamitas setentrionais.

Os Hamitas orientais compreendem os Egípcios antigos e modernos, os Bedja, os Berberin (Barbara ou Núbios), os Gala, os Somali, os Danakil e a maior parte dos Abissínios (êstes últimos mestiçados de Semitas e de Negros).

Os Hamitas setentrionais compreendem os Bérberes, de Tripoli, de Tunis e de Algéria (chamados também Libios), os Bérberes de Marrocos, os Tuareg e os Tebu do Saara, os Peuhl (Foulah) do Níger e os Guanches extintos das Ilhas Capárias.

Embora haja muitas variações antropológicas e culturais entre êsses vários grupos, há contudo analogias estreitas entre êles, revelando a fonte comum. Assim, salvo quando há mestiçagem negra (Abissínios...) a face nunca é prognata, o nariz é reto, ou aquilino (quando há mestiçagem armenoide), os lábios são delgados, os cabelos ondulados, a côr da pele amarelada, cobre, vermelho-escuro, etc., até o negro intenso, conforme a proporção da mestiçagem; índice cefálico variável (14).

As afinidades também existem nos traços culturais e linguísticos. As línguas hamitas são faladas sôbre talvez um quinto da África, repartidas em 47 línguas e 71 dialectos, segundo Struck (15). Sôbre as outras formas de cultura hamítica falaremos mais adiante.

Do resultado da mistura racial e cultural dos *Hamitas* com os *Negros* (e que vem desde as suas invasões pré-históricas), há na África populações mistas, negro-hamitas,

<sup>(14)</sup> Vide, para essas características antropológicas dos Hamitas: G. Sergi, Origine e diffusione della stirpe mediterranea, Roma, 1895 e Seligman, op. cit., págs. 87 e segs.

<sup>(15)</sup> Cf. Seligman, op. cit., pág. 86.

que Seligman divide em três grupos: os Semi-Hamitas, os Nilóticos, os Bantus. Os Semi-Hamitas estão limitados à África Oriental e à África Centro-oriental; são os Massai, os Mandi, os Lomboué, os Keyo, os Souk, etc.

Os Nilóticos são povos mestiços negro-hamíticos que habitam o vale do Nilo e regiões circunvizinhas. Westermann divide-os em três grupos: o grupo do Alto-Nilo, do Nilo Médio e do Baixo Nilo, compreendendo várias tribos, onde se podem verificar os caracteres antropológicos e culturais hamíticos, que preponderam sobre os caracteres negros.

Seligman e com êle muitos etnólogos consideram os povos bantus, mestiços de sangue hamítico, embora outros os estudem entre os povos Negros. Voltaremos ao assunto mais adiante.

Os Semitas são os povos norte-africanos de origem árabe. Mas convém desde logo desfazer a confusão frequente em se considerar "árabe" todo o maometano da África que fala o árabe ou adota o islamismo. Já sabemos que muitos povos islamizados do norte da África têm origem hamítica, como os Bérberes, que adotaram contudo a lingua e a cultura árabes. Como se admite hoje uma origem comum para Semitas e Hamitas, justifica-se até certo ponto a confusão (16).

O tipo físico dos Semitas é por demais conhecido para que tenhamos a necessidade de o descrever. E sôbre a sua cultura, teremos ensejo de voltar muitas vezes ao assunto. Os Semitas são povos nômades alguns, outros sedentários, divididos em muitas tribos, de padrões culturais muito aproximados. O islamismo os engloba a todos numa característica cultural comum.

Aos Semitas e Hamitas juntam-se ainda os Judeus do Norte da Africa; são os Sephardim, descendentes dos

<sup>(16)</sup> Id., ibid., págs. 202 e segs.

judeus expulsos da Espanha e de Portugal, nos fins do século XV. Vivem em núcleos isolados na Algéria e na Tunísia. E a sua história cultural não está ligada de nenhum modo à dos povos africanos.

Hamitas e Semitas vivem numa mistura cultural, às vezes de difícil ou quase impossível distinção. A sua história tem muitos pontos comuns. E a sua influência nos povos Negros é, antes de tudo, um resultado da grande fôrça de expansão do Islam, que chegou a atravessar o Atlântico, e se derramou no Novo Mundo...

Os Boschimanos (do holandês, "homens da selva") habitam o sudeste africano. As suas origens étnicas têm sido discutidas. Aparentados aos Hotentotes e Negrilhos, não são verdadeiros negros. Povos muito primitivos, os mais primitivos da Africa, Hotentotes, Boschimanos e Negrilhos parecem ser sobreviventes de uma raça prehistórica, ainda não suficientemente conhecida (17).

As pesquisas antropológicas e arqueológicas têm autorizado a se considerar o Boschimano parente próximo do Negrilho. Tem pequena estatura, os membros são pequenos e bem proporcionados, pele amarelada, cheia de rugas, cabelos enrolados em pequenos tufos, de aparência típica. Cabeça mesocéfala, malares salientes, nariz chato, fenda palpebral estreita... As mulheres apresentam um acúmulo de gordura nas nádegas: é a esteatopigia tão conhecida, entre êsses povos. Os tipos de maiores proporções, mais existentes ao Norte, já apresentam mestiçagem bantu.

<sup>(17)</sup> Sobre os Boschimanos, Hotentotes e Negrilhos, consultar: G. W. Stow. The native races of South Africa. Londres, 1905; — A. de Quatrefages. Les Pygmées, Paris, 1887; — Seligman. op. cit., págs. 24-47; — I. Schapera, The Khoisan Peoples of South Africa, Londres, 1930; — Pc. W. Schmidt, Die Stellung der Pygmäenvölker in der Entwicklungsgeschichte des Menschen, Stuttgart, 1910. etc.

Os Bochimanos costumam ser divididos em três grupos: do Sul, do Norte e do Centro. Cada grupo possui
um certo número de tribos, unidas por traços culturais
comuns. As línguas boschimanas, por exemplo, têm os
famosos "clics", isto é, sons especiais obtidos pela sucção
da língua na abóbada palatina. Sôbre a sua organização
cultural — espiritual e material — falaremos depois, adiantando apenas no momento, que os Boschimanos são povos
muito primitivos, semi-nômades, muitos dêles vivendo em
cavernas e grosseiros abrigos das árvores.

Os Hotentotes pouco diferem dos Boschimanos: são apenas um pouco mais altos, e têm um prognatismo maior. Eles parecem ser o resultado de uma mestiçagem de Boschimanos com antigos invasores Hamitas. A sua cultura é quase idêntica à dos Boschimanos; a única diferença está em que êstes são povos caçadores e coletores, apenas, enquanto que os Hotentotes são povos pastores, e têm uma cultura material mais adiantada.

Os Negrilhos ou Pigmeus são povos africanos muito primitivos, e que ainda hoje desafiam a argúcia dos etnólogos. São os negros anões da África, já conhecidos desde a mais alta antiguidade. Herôdoto, relatando a aventura dos Nasamons, no coração africano, refere-se ao encontro que tiveram com uns homenzinhos de pele negra que os aprisionaram em plena floresta e os conduziram às suas aldeias. Outros historiadores tambem falaram nesses estranhos seres, que habitam a floresta e se distribuem em pequenas comunidades, de uma organização cultural muito primitiva. Eles têm uma estatura que varia entre 130 e 145 centímetros; a pele é avermelhada ou amarelo-escura. São branquicéfalos, nariz largo, olhos grandes, face curta e geralmente prognata.

Boschimanos, Hotentotes e Negrilhos parecem ser os mais antigos habitantes do Continente Negro, e hoje apresentam-se como os sobreviventes de uma estranha raça pré-histórica desaparecida. Dominados pelos Negros, especialmente os Bantus, êles se confinaram em pequenas zonas onde conseguiram sobreviver. São, por isso, chamados os povos "recalcados" da África...

Separados os Brancos da África (Hamitas e Semitas) de um lado, e, do outro, os grupos negróides dos Hotentotes, Boschimanos e Negrilhos, resta a África Negra pròpriamente dita. Sôbre os Negros, velhas legendas os davam como vindos do Oriente, de onde se derramaram no continente africano, em várias migrações sucessivas. A mais recente destas migrações são os Malgaches originários da Indonésia, o que parece confirmar a hipótese de Delafosse de que a origem dos Negros estaria na extremidade sul-oriental do continente asiático.

Os dois grandes povos destas migrações foram primeiro os Negros Sudanêses, e depois os Negros Bantus em estádios diferentes de cultura. Hoje, as duas Áfricas, a branca e a negra, estão separadas por uma linha, no sentido equatorial, que parte da embocadura do Camerun às fronteiras meridionais da Somália italiana (18). Seligman considera o limite divisório das duas Áfricas, "uma linha que vai da bôca do Senegal, por Tombuctú, a Khartum, daí em direção do Sudeste para a fronteira da Abissínia, à altura do 12.º, para seguir a fronteira ocidental mais meridional dêste país até a ribeira Juba e daí até desaguar no Oceano Índico" (19). Ao norte desta linha estão os Caucasianos: Hamitas e Semitas; ao sul, os Negros (com exceção, bem visto, dos povos "recalcados": Hotentotes, Boschimanos e Negrilhos).

Alguns autores são mais rigorosos no conceito de "Negro", achando que o verdadeiro Negro são os Suda-

<sup>(18)</sup> J. Weulersse, op. cit., pág. 86.

<sup>(19)</sup> Seligman, op. cit., pág. 49.

nêses confinados na vizinhança da Costa da Guiné; o resto, seriam negros hamitizados: Bantus, Nilóticos e Semi-Hamitas (Seligman). A tendência, porém, é para se considerarem os Bantus ao lado dos Sudanêses, como "Negros", embora os primeiros revelem certo contingente de sangue hamítico.

Os povos negros apresentam os caracteres comuns tão conhecidos: pigmentação escura da pele, prognatismo, lábios espessos, nariz chato, cabelos encarapinhados, embora apresentem diferenças físicas entre um grupo e outro.

O verdadeiro Negro Sudanês vive hoje na África Ocidental, na Costa da Guiné, numa vasta região que se estende da bôca do Senegal ao paralelo 16.º Norte, até a fronteira oriental da Nigéria. A política de colonização retalhou êsses povos em divisões arbitrárias, assim distribuídos do Norte para o Sul: Senegal (França), Gâmbia (Inglaterra), Gininé Portuguêsa, Guiné Francêsa Serra Leôa (Inglaterra), Libéria, Costa do Marfim (França), Costa do Ouro (Inglaterra), Dahomei (França), Nigéria (Inglaterra), estas duas últimas divisões, constituindo a chamada Costa dos Escravos. Para oeste, está a grande massa do Sudão Francês.

Uma primeira divisão dos povos guinêanos é feita sob o critério linguístico. É assim podemos considerar os grupos Tshi, Ewe e Yoruba, os mais característicos entre os povos negros da África Ocidental. De alta estatura o Negro Sudanês, tem 1m73, na média, dolicocefalia moderada, nariz largo e chato, prognatismo notável, lábios espessos. Sôbre as suas culturas, falaremos no lugar competente. A leste e ao norte dêsses grupos guinêanos, fica a grande massa dos demais povos sudanêses, que receberam em gráu maior ou menor a influência do Islam.

Os Bantus constituem um conglomerado de povos diversos, unidos apenas pelo laço linguístico. Há autores,

como vimos, que não os consideram verdadeiros negros, filiando-os aos hamitas.

Os Bantus ocupam os dois terços meridionais da África, dividindo-se numa multidão de tribos ou povos, que falam línguas de características comuns: divisão dos nomes em classes que se distinguem por seus prefixos, ausência de gênero para designar o sexo, repetição do prefixo em cada classe de acôrdo com o nome, etc.

Poderiam os Bantus ser definidos, como lembra ainda Seligman (20) como sendo todos os Negros que se servem da raiz ntu, homem, para qualificar os seres humanos. Com o prefixo plural ba, teremos o nome ba-ntu, "os homens da tribo". E foi êste o nome que permaneceu na terminologia etnográfica.

Os Bantus podem ser distribuídos em três grupos gerais (21): a) os Bantus Orientais, que se estendem ao Norte da Uganda, na Colonia de Kênia, Território de Tangarika, Rodésia setentrional, o Niassaland, e o Este Africano Português ao norte do Zambeze; b) os Bantus Meridionais, ao Sul do Zambeze e do Cunene, ocupando uma vasta região que compreende a Rodésia meridional, a metade sul do Este Africano português, as partes oriental e central da União Sul-africana, os protetorados do Suaziland e do Bechuanaland, e o Sudoeste Africano; c) os Bantus Ocidentais, que vivem ao norte do Cunene, do Atlântico à Rodésia do Noroeste e à depressão dos grandes lagos, estendendo-se para o Noroeste ao Congo Francês e Sul do Camerun.

Afora as características linguísticas já citadas. não se podem descrever traços comuns entre as muitas e variadíssimas tribos que compõem êsses grupos gerais. As

<sup>(20)</sup> Seligman, op. cit., pág. 159.

<sup>(21)</sup> Id., ibid., págs. 160 e segs.

constantes antropológicas dos sudanêses, sucedem-se aqui os índices mais variados: cefálico, nasal, facial, estatura, etc.

O critério cultural seria mais interessante para nosso estudo. E muito de propósito, não nos estenderemos, aqui, sobre as culturas sudanêsas e bantus, pois teremos de voltar muitas vezes ao assunto, nos vários capítulos dêste livro.

No investigar as influências que o Negro africano exerceu no Novo Mundo, temos de considerar os tipos negros, não com as suas características biológicas (isso pouco importa ao nosso ponto de vista) mas como representantes de culturas que foram transportadas de suas áreas naturais para outros povos e outras culturas, onde se puzeram em contacto.

## CAPITULO II

## ÁREAS CULTURAIS DA ÁFRICA

Para o estudo das influências negro-africanas no Novo Mundo impõe-se a descriminação prévia das suas culturas originárias. Na antropologia cultural e na psicologia social, êste critério visa corrigir os simples métodos da antropologia física, adstrita à noção de raça. Com o têrmo de "raça", com efeito, a antropologia designa "um grupo de homens que se aparentam unicamente pelos seus caracteres físicos, isto é, anatômicos e fisiológicos, em outros têrmos, por seus caracteres somáticos" (1). O seu estudo pouco nos interessa no momento; ficará reservado para um futuro volume dedicado à biologia do Negro brasileiro.

Em vez de raças, devemos pois, estudar culturas. Mas aqui é preciso fazer um esclarecimento inicial. Na linguagem comum, os termos civilização e cultura se confundem: exprimem o estado em que vivem os povos mais altamente colocados na escala histórica, os civilizados (Kulturvölker) em oposição aos povos atrazados, "selvagens" (do latim silva, floresta), "bárbaros", naturais

<sup>(1)</sup> G. Montandon, La race, les races, Paris, 1933, pág. 13. O que o grande público designa geralmente com o nome de "raça", corresponde ao que o Dr. Felix Regnault propôs chamar etnia, no Congresso de Amsterdam, em 1927, isto é, agrupamento linguístico-cultural. — Vide a distinção entre raças, etnias, ciclos culturais in Montandon, op. cit., págs. 18 e segs., e Traité d'Ethnologie Culturelle, Paris, 1934, págs. 7 e segs.

(Naturvölker). Evidentemente é esta uma conseqüência da tese evolucionista linear, que assinalou etapas da história humana, estabelecendo distâncias entre o "civilizado" e o "bárbaro".

Os têrmos não estão ainda bem definidos em antropologia cultural. Mas pode-se notar que o têrmo "civilização", é utilizado em dois sentidos: para qualificar o conjunto de manifestações culturais do Homem e para designar a forma mais elevada da cultura; neste sentido, a "civilização" refere-se quase sempre à civilização ocidental moderna. A palavra "cultura", esta, "será reservada, de preferência, a um sentido novo, terceiro, isto é, às formas particulares, no tempo e no espaço, da civilização" (2).

Parece não haver mais dúvida com relação à definição de conceito antropológico de "cultura", que já vem, aliás, de Tylor. Para Tylor cultura é "êste todo complexo que compreende ao mesmo tempo as ciências, as crenças, a moral, as leis, os costumes e outras faculdades ou hábitos adquiridos pelo homem no estado social" (3). O conceito foi depois ampliado, pois ao lado desta cultura

(3) E. B. Tylor, La civilisation primitive, t. I, trad. franc., Paris, 1876, pág. 1.

<sup>(2)</sup> Montandon, op. cit., pág. 16. — No seu, por muitos títulos interessante ensaio "Conceito de Civilização Brasileira" (1936), Afonso Arinos de Melo Franço, aproximando-se de Spengler e de Alfred Weber, assinala à cultura uma função natural, uma realização dos valores vitais; a civilização seria uma função humana, a segunda etapa do processo cultural, uma realização dos valores culturais. Cada cultura, nesta concepção, desembocaria numa civilização específica: "a civilização é a cultura realizada pela técnica" (pág. 47); "...a civilização é o resultado orgânico e lógico da cultura, por assim dizer o complemento, a realização da cultura. Cada cultura possui a sua civilização específica... As civilizações são, enfim, os destinos inevitáveis das culturas" (pág. 71).

espiritual, se distingue uma cultura material, compreendendo as matérias naturais modificadas pelo tralialho, invenções mecânicas e objetos ornamentais (Clark Wissler).

O estudo das culturas era feito, porém, com critério evolucionista puro, linear, antes dos modernos métodos da antropologia cultural. Em todo o século XIX, dominaram as teses evolucionistas (4). Para os sociólogos, a sociedade humana passaria por fases que iam dos agregados primitivos, a horda, passando ao clan, depois aos vários tipos de sociedades: simples, polissegmentares, etc. (Spencer, Durkheim...). Para os economistas, a sociedade teria passado por três fases sucessivas: cacadores errantes, pastores nômades, agricultores sedentários. As modificações ulteriores que visaram aperfeiçoar éste esquema (Morgan, Hahn, Ernst Grosse...) não abandonaram contudo o critério evolucionista. Com relação à família, Morgan e McLennan admitiram uma etapa inicial de promiscuidade, a que se seguiria uma forma intermédia de casamento por grupos, conduzindo ao matriarcado, de onde, pela luta contra êste, viria afinal o patriarcado, convertendo-se a poligamia em monogamia, última etapa das sociedades civilizadas. Na religião, do ateismo inicial, o homem passaria sucessivamente ao fetichismo, ao naturismo, ao shamanismo, à idolatria, ao politeismo, ao monoteismo (Lubbock, Tylor...).

O ponto de vista psicológico em etnologia também sofreu a deformação evolucionista linear. Vierkandt estabeleceu a distinção famosa entre "povos primitivos" (Naturvölker) "e povos civilizados" (Kulturvölker), a

<sup>(4)</sup> Vide Montandon, op. cit., págs. 18 e segs.; — J. Imbelloni, Epitome de Culturologia, Buenos Aires, s/d., págs. 23 e segs. — O estudo dos métodos em Etnologia será desenvolvido em volume especial em preparo; aqui fica apenas o essencial para a compreensão das culturas africanas.

que acrescentou uma forma intermediária, a dos "semicivilizados" (Halbkulturvölker).

O grupo dos fundadores da "psicologia dos povos" (Völkerpsychologic), encabecado por Lazarus e Steinthal (5) e continuado por Bastian, Wundt, etc., também procurou realizar uma psicologia da humanidade, em bases evolutivas. Wundt considera a psicologia dos povos uma "psicologia da evolução" (Entwicklungspsychologie) e estuda as funções mentais coletivas que se vão formando no decurso da evolução social: a linguagem, a arte, o mito, a religião, os costumes e os usos. Investigando êsses fatos, não só no sentido longitudinal, isto é, na evolução dos fenômenos, como no sentido transversal, ou seja no estabelecer a conexão geral entre êles. Wundt considera sucessivamente: o homem da cultura primitiva, o homem da cultura totemística, o homem da época dos herois e dos deuses, o homem da cultura mundial, assinalada esta última por uma evolução até o conceito de Humanidade.

Um passo a mais, e chegamos a dois movimentos de grande importância, que se podem considerar precursores dos métodos histórico-culturais. Foram êles: a Escola da "Ciência Social" de Le Play e a Antropogeografía de Ratzel.

A Escola da "Ciência Social" (F. Le Play, H. de Tourville, Ed. Demoulins, Paul de Roussiers, A. de Préville, P. Burau...) procurava estudar, em monografias especiais, uma região de cada país sob vários aspectos da sua vida social e cultural. Le Play, o fundador da escola, tomou a família como ponto de partida, estudando o orçamento familiar como seu elemento quantitativo e o tra-

<sup>(5)</sup> Lazarus e Steinthal, Einleitende Gedanke über Völkerpsychologie, Zeitsch. f. Völkerpsych., t. I, 1860. — Para o estudo das idéias de Lazarus, Steinthal e Wundt, vide Arthur Ramos, Introdução à Psicologia Social, Rio, 1936, págs. 257 e segs.

balho como ligado ao meio natural e à região: daí, a triade clássica de Le Play: família, lugar, trabalho. Henri de Tourville, o verdadeiro sistematizador da "ciência social". assim agrupava os fatos sociais e os meios de existência: o lugar, o trabalho manual, a propriedade imobiliária, os bens móveis, o salário, a economia, a família, o modo de existência, as fases de existência, o comércio, as culturas intelectuais, a religião, a vizinhança, as corporações, a comuna rural, as uniões de comuna, a cidade, a região, a província, o Estado, a expansão da raça, o estrangeiro, a história da raça, o papel da raça... A família servia de base de estudo, nos seus quatro tipos principais: família patriarcal, família quase-patriarcal, família tronco e família instável. Depois, cada tipo de família era estudado dentro das suas condições de vida — físicas, econômicas e culturais.

A Escola de Ratzel procurou destacar a influência dos fatores geográficos e cósmicos sôbre o homem, fazendo reviver assim uma idéia tão cara aos filósofos da antiguidade, quando assinalaram a influência do solo e do clima sôbre a vida humana. Frederico Ratzel foi, porém, o verdadeiro fundador do que êle chamou a antropogeoarafia (6). Estudou os grupos humanos, distribuindo-os sôbre a superfície da terra, do ponto de vista do seu quadro natural (Rahmen), da sua localização (Stelle) e da extensão no espaço (Raum). Ratzel concebeu a humanidade como dividida em parcelas dependentes de pedaços do globo (compare-se com a fórmula de Herôdoto: "o Egito é um presente do Nilo"...), estabelecendo: a) a maneira como se distribuem os indivíduos em grupos étnicos, nacionais, religiosos, linguisticos, etc.; b) as causas destas distribuições, os fatores e as leis dêstes movimen-

<sup>(6)</sup> Fr. Ratzel, Anthropogeographie, 2.ª ed., 1899.

tos; c) os efeitos vários que o meio físico-geográfico exerce sôbre os individuos.

Os estudos sôbre as populações africanas realizados no século XIX refletem a orientação das doutrinas evolucionistas, que apenas se aperfeiçoaram com as aplicações posteriores da "Ciência Social" e da antropogeografia. Os pontos de vista econômico, político, sociológico, religioso, psicológico... serviam apenas para apontar os "negros da África" como grupos humanos inferiores. Econômicamente, estariam nas etapas primitivas dos povos cacadores e pastores, poucos atingindo à fase dos agricultores. A família pouco se teria aperfeiçoado, da promiscuidade primitiva ao matriarcado. Na religião, lavraria na África o "grosseiro" fetichismo, alguns povos atingindo à religião dos nature-gods, à idolatria e ao shamanismo. Sociològicamente, constituiriam agregados que, da horda primitiva, apenas conseguiram um pequeno aperfeiçoamento em clans, tribos e sociedades simples. Do ponto de vista psicológico, os africanos constituiriam os representantes mais típicos dos Naturvölker, de inteligência rudimentar e atrazo cultural em consequência de sua incapacidade psíquica,

Uma tentativa de correção dêste critério, com relação às populações africanas foi realizada por A. de Préville, vindo da escola da "Ciência Social" (7), Esse estudo, cuja importância para o conhecimento dos contingentes negros que entraram no Brasil já havia sido assinalada por Sílvio Romero (8), procurou dividir o continente

<sup>(7)</sup> A. de Préville, Les sociétés africaines, leur origine, leur évolution; leur avénir, Paris, 1894.

<sup>(8)</sup> Sílvio Romero, O Brasil Social, Rev. do Inst. Hist. e Geog. Bras., 1906.

africano em regiões naturais, examinando a sua organização social respectiva.

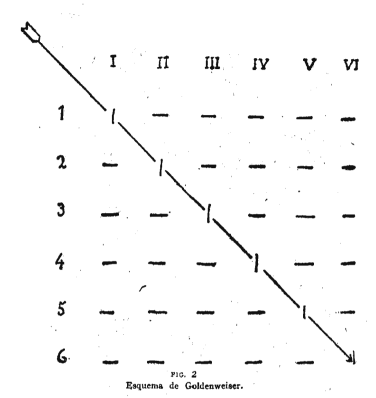
A. de Préville estudou sucessivamente: a) a zona dos Desertos do Norte, sêca, de vegetação quase nula, conjunto de vastos desertos, onde vivem, do norte para o sul, os pastores cavaleiros, os pastores cameleiros, os pastores cabreiros e os pastores vaqueiros; b) a zona do planalto central, ou área equatorial, zona de chuvas, de humidade constante, imenso maciço de florestas luxuriantes (silva equatorial), onde vivem povos agricultores da mandioca, da banana, do tocusso, do sorgo; c) a zona dos desertos do sul, com as suas sávanas, estepes, zona pobre, de povos caçadores; d) a zona montanhosa de leste, de vales cultiváveis, grande officina gentium de povos agricultores e caçadores.

Os métodos da "Ciência Social" e da Antropogeografia já procuravam corrigir as dificiências do simples critério evolucionista, cuja crítica veio se acentuando nestes últimos trinta anos.

Tylor e sua escola concebiam o progresso humano num sentido linear: gradual, unilateral, uniforme e universal. Vieram as críticas, de um lado, dos psicólogos da experiência, especialmente com Lévy-Bruhl (9), do outro dos antropólogos culturais. O esquema de Goldenweiser já está bem divulgado (10). Neste esquema, os algarismos romanos representam tribos em várias partes do

<sup>(9)</sup> Para o exame das teorias de Lévy-Bruhl e de suas críticas à escola antropológica inglêsa: Arthur Ramos, O Negro Brasileiro, 2.ª ed., S. Paulo, 1940, págs. 290 e segs. e Intr. à Psicol. Social, cit., págs. 280 e segs.

<sup>(10)</sup> Alexander A. Goldenweiser, Early Civilization. An Introdution to Anthropology, New York, 1935, pág. 22.



mundo e os algarismos arábicos os estágios de aperfeiçoamento em que se encontram; as linhas verticais indicam presença e as horizontais ausência de um estágio em uma tribo particular.

O evolucionismo clássico pressupunha um processo numa só linha, se êle se processasse numa só tribo, por exemplo. Mas a evolução realmente não se dá numa só linha genética; cada um dos estágios pertence a várias séries históricas. Combatendo o evolucionismo linear, porém, psicólogos sociais e antropólogos culturais não condenam o evolucionismo, como supõem certos culturalistas apressados. Os critérios evolucionistas puros de sobrevivência, de atrofia, de complexidade e de perfeição, com efeito, ainda subsistem; apenas, em vez de considerarmos uma evolução linear, estudamos agora evolução de estruturas (11)

Se no critério evolucionista linear, como exemplifica Imbelloni (12), o estudo comparativo dos fatos etnográficos era feito isoladamente:

- 1. Família A, Família B, Família C...
- 2. Economia A, Economia B, Economia C...
- 3. Religião A, Religião B, Religião C...

o novo critério deve estabelecer comparação dos conjuntos entre si:

Estes agrupamentos figurados nos parênteses, constiuem, não já elementos soltos, mas um conjunto cultural (Kultureinheit, dos alemães). De uma maneira mais simples, falamos, apenas da cultura de um povo quando nos queremos referir ao conjunto de scus elementos de cultura material e espiritual. O método de investigação dos conjuntos culturais, conhecido hoje com o nome de Kulturhistorische Methode (Kulturkreise, método histórico-cultural, método histórico-geográfico, método ciclo-cultural de outros autores), veio assim corrigir o método evolucionista puro, linear.

<sup>(11)</sup> Vide Arthur Ramos, op. cit., págs. 271 e segs. (12) Imbelloni, op. cit., pág. 31.

Muito embora a sua codificação sistemática tenha sido realizada por Fr. Graebner, em 1911 (13), ó seu movimento já vem de fins do século passado. Realmente, foram as correntes da Völkerpsychologie, da Science Sociale e da Antropogeografia que conduziram às concepções hodiernas dos ciclos culturais.

Foi Leo Frobenius (14) quem primeiro nos deu uma teoria organicista da cultura. Entre os anos de 1897-1899, com a publicação dos livros Ursprung der afrikanischen Kulturen e Naturwissenschaftlichen Kulturlehre, Frobenius apresentou pela primeira vez a sua doutrina dos circulos culturais.

A cultura — escreve em Paideuma, — "é em frente aos seus representantes humanos, um organismo absoluto; cada forma cultural tem que ser comparada a um ser vivo individual que passa por um nascimento, uma idade infantil, viril e senil. As formas culturais estão submetidas a processos individuais de crescimento que correspondem ao desenvolvimento do individuo humano. Trôpegas e pesadas se portam em sua juventude, enérgicas e decididas na idade viril, vacilantes nas culturas senis, etc. Sobretudo, não é a vontade do homem que produz as culturas,

<sup>(13)</sup> Fr. Graebner, Methode der Ethnologie, Heidelberg, 1911.
(14) Leo Frobenius, nascido em 1873, na Alemanha e falecido em 1939, passou a maior parte da sua vida na África, o "seu" continente, realizando uma obra gigantesca, de que podemos destacar os seguintes livros da sua imensa bibliografia: Der Ursbrung der afrikanischen Kulturen, Berlin, 1898; Und Afrika Sprach, 3 vols.. 1912-1913; Das Unbekannte Afrika, München, 1923; Paideuma, Unrisse einer Kultur und Seelenlehre, München, 1924; Atlantis, 12 vols., 1921-1928; Erlebte Erdteile, 7 vols., 1925-1929; Atlas Africanus, 1921-1930; Halschra Maktuba, München, 1925; Erythräa, Berlin, 1930; Madsimu Dsangara, 1932; Schiksalskund im Sinne des Kulturwerdens, Leinzig, 1932; Kulturgeschichte Afrikas, Phaidon Verlag, 1933. — Para uma visão geral da sua vida e da sua obra: Leo Frobenius, Ein Lebenswerk gus der Zeit der Kulturwende, Leipzig, 1933.

mas a cultura que vive sôbré o homem (diria hoje: atravessa o homem). A cultura está ligada, segundo suas formas, a territórios determinados, os círculos culturais; as formas se transmudam na transplantação e originam novas formas, ao se emparelharem." Esta opinião de 1898, em que Frobenius distinguia a morfologia, a anatomia e a psicológia das formas culturais, foi abandonada depois por uma posição intuitivista, inaugurando assim uma filosofia do sentido interior, que viria a ser retomada por Keiserling e Spengler.

A oposição que estabeleceu Frobenius entre o Ocidente e o Oriente, é uma oposição de sentido paideumático: o sentimento da distância ou mundo-distância (ocidente) e o sentimento da caverna ou mundo-cova (oriente). No grande pêndulo histórico Este-Oeste, Frobenius distingue: I — A Alta Cultura Mitológica; II — A Alta Cultura Religiosa; III — A Alta Cultura Filosófica; IV — A Cultura Materialista, em áreas que muitas vezes se interpenetram. A história da humanidade é assinalada por um caráter tri-fásico: primitivo, monumental e fenomenal e o paideuma dos povos acompanha êsses três estados de cultura: Barbarei, Kulturei e Mekanei.

Com Spengler, inicia-se uma morfologia da história universal, que se insurge contra o esquema linear das divisões clássicas: Idade Antiga, Idade Média e Idade Moderna (15). Este esquema fazia girar as grandes culturas em tôrno da nossa cultura ocidental, como se fôssemos o centro, o eixo de todo o processo histórico universal. Por isso, a êste sistema ptolomeico da história, contrapõe Spengler o sistema copérnico, em que ao lado da cultura ocidental, desfilam outros ciclos de cultura. Spengler também adota o conceito de culturas como organismos vivos: "as

<sup>(15)</sup> Oswald Spengler, La Decadencia de Occidente, t. I, trad. esp., 1934, págs. 29 e segs.

culturas são organismos e a história universal é a sua biografia" (16). Infelizmente, a história cultural de Spengler limita-se ao estudo das culturas monumentais, no sentido de Frobenius, começando com os velhos egípcios e terminando com a civilização ocidental dos nossos dias. Poucas palavras dedicou à cultura primitiva: o paideuma do homem primitivo, disse êle, é "um caos"; a época da pedra "não tem estilo"; o mundo ambiente do primitivo "não tem fisionomia, nem ordenação causal", etc.

Tôda a moderna culturologia vem de Frobenius e Spengler, até as correntes atuais do chamado método histórico-cultural, que se iniciou com Fd. Graebner e B. Ankermann, do Museu Etnológico de Berlim, o primeiro estudando os "círculos de cultura e os estratos de cultura na África" (1905). Este método consistia em anotar, em áreas geográficas, os elementos culturais homólogos, isto é, que representam os vários modos com que os povos satisfazem as suas necessidades fundamentais, e os elementos culturais análogos, isto é, os que apresentam entre si relações de semelhança, paralelos etnológicos, correlações, não só na sua cultura material como na espiritual.

Vários são os critérios adotados para estabelecer estas homologias e analogias: o critério de forma, isto é, verificação objetiva da concordância de elementos culturais; o critério de quantidade, que corrige o anterior, investigando a soma de tôdas as categorias de elementos culturais; o critério de aderência, que investiga o grau de congruência de dois ou mais elementos culturais; o critéterio de continuidade, que se atém aos fenômenos de atrofia ou decadência; o critério de contiguidade, que investiga o grau de conexão ou parentesco entre as culturas; e outros critérios pelos quais se avaliam os graus de pa-

<sup>(16)</sup> Id., ibid., pág. 166.

rentesco e distância entre culturas e que alguns autores reunem sob o nome de critério de variações orgânicas... (17).

Na determinação das áreas culturais, o método cartográfico é geralmente adotado. Estabelecidas as comparações de cultura com os critérios acima enumerados, o investigador demarca as zonas em que se apresentam os elementos culturais, traçando linhas iséticas, já empregadas por F. Ratzel, isto é, que apresentam as mesmas características culturais! Geogràficamente, temos entre as "áreas" ou "círculos culturais" (Kulturkreise); do ponto de vista da sua sucessão histórica, temos os "estratos culturais" (Kulturschichten), uns e outros caracterizando o "ciclo cultural" (18).

Os etnólogos das várias escolas ainda não chegaram a acordos definitivos. Assim é que, enquanto alguns explicam os ciclos culturais idênticos pela difusão, admitindo transmissões de uma área cultural a outra, por contiguidade cultural ou aderências culturais, outros acreditam na convergência, isto é, numa evolução lenta, mas convergente

<sup>(17)</sup> Vide Graebner, op. cit.; — Montandon, Traité d'Etnotogie Culturelle, cit.; — Imbelloni, op. cit., págs. 53 e segs.

<sup>(18)</sup> À orientação de Graebner e Ankermann, juntaram-se N. Foy e os vienenses Koppers e W. Schmidt, êste último estudando mais tarde os "círculos de cultura e estratos de cultura na América do Sul" (1913). Hoje, figuram entre os adeptos do método histórico-cultural, embora com diferenças de opinião, especialistas vários. Na América do Norte, F. Boas, desde muito tempo, vem clamando por uma revisão dos métodos etnológicos. Depois de Boas, citam-se Dixon, Wheeler, Cl. Wissler, Kroeber, Swanton, Lowie, Goldenweiser, Sapir... — Na Inglaterra, citam-se N. W. Thomas, Elliot Smith e seu grupo, e W. H. Rivers, êste último, etnógrafo e psicanalista. — Na França, G. Montandon, com a sua doutrina original da ologênese cultural, etc. — Fazemos aqui apenas rápidas referências ao método que será desenvolvido no livro em preparo "Os métodos em Etnologia".

de fatos culturais, a princípio diferentes, mas que se tornaram depois similares. Criticando as discussões entre "difusionistas" e "funcionalistas", coloca-se Lowie, por exemplo, numa posição eclética. Mostrando que a interpretação das culturas análogas entre povos diferentes se reduz a uma escolha entre duas alternativas — ou que elas são devidas às mesmas causas, ou que se transmitiram por difusão — Lowie passa a examinar o valor respectivo de cada teoria (19) concluindo textualmente, na tradução francêsa do seu Tratado: "Meu porto de vista é, pois, eclético, não pela necessidade de conciliar todas as tendências, mas porque as diversas opiniões atualmente em voga parecem conter uma parte da verdade e se completar mutuamente" (20).

Na enumeração dos ciclos culturais, foram Graebner, Ankermann e Foy, os primeiros a propor uma classificação, depois muito ampliada pelos pesquisadores que se lhes seguiram. Eis os quadros daqueles autores, com a correspondência:

| Graebner                                                                      | Ankermann                                       | Foy                                     |
|-------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| I — Ciclo Tasmaniano<br>II — Ciclo do Bumerang<br>III — Ciclo Papua Ocidental | C. primitivo C. nigrítico C. Africano- oriental | C. primitivo C. do Bumerang C. totêmico |
| IV — Ciclo Papua Oriental                                                     | C. Africano-<br>ocidental                       | C. de duas clas-                        |
| V — Ciclo Melanésico<br>VI — Ciclo Polinésico                                 | C. Sudanês                                      | C. do Arco<br>C. Polinésico-<br>Sudanês |

Schmidt d'Koppers modificaram e ampliaram as classificações precedentes. Schmidt tomou a cultura dos

 <sup>(19)</sup> R. Lowie, Primitive Society, London, 1921, págs. 7
 e segs.
 (20) Id., Traité de Sociologie Primitive, Paris, 1935, pág. 11.

pigmeus em consideração particular, e partindo desta como base, caracterizou as demais, do ponto de vista sociológico. Schmidt (21) distingue hoje 4 etapas ou estádios de cultura: o primitivo, o primário o secundário e o terciário.

"No estádio primitivo, assinalam-se quatro círculos de cultura:

- "1. O exógamo monogâmico ou Central. Compreende os Pigmeus da África e da Ásia do Sul, e talvez tambem os de Nova Guiné e os das Novas Hébridas.
  - "2. O exógamo totêmico do sexo ou do Sul. Compreende as tribos da Austrália Sudoeste (e os Tasmanianos), guardando relações com os Fuejianos no extremo sul da América Meridional e com os Boschimanos do sul da Africa.
  - "3. O exógamo de direitos iguais ou Artico. Compreende povos do norte e do nordeste da Asia e os primitivos Esquimós da América do Norte, e guarda relações com os Californianos do centro e os primitivos Algonquinos.
  - "4. O círculo de cultura do Bumerang. Compreende na Austrália tribos do curso superior do Nilo e do Sul.

"Na América do Sul parece que todos os círculos de cultura primitiva se fundiram. Em todos êstes círculos de cultura do estádio primitivo existe o patriarcado.

"No estádio primário encontram-se três círculos de cultura:

"1. O círculo de cultura patriarcal das grandes famílias dos povos pastores nômades, dos futuros conquis-

<sup>(21)</sup> W. Schmidt, Manual de Historia Comparada de las religiones, trad. esp., 1932, pág. 255. — Vide também Schmidt, Handbuch der Methode der Kulturhistorichen Ethnologie, Münster, 1937.

tadores e dominadores de povos. Compreende os Uraloaltaicos, os Indo-europeus e os Hamito-semitas.

- "2. O círculo de cultura exógamo patriarcal dos grandes caçadores totêmicos, dos fundadores da arte, do trabalho manual, do comércio, e, por conseguinte, da cultura de cidade. Não abrange uma extensão compacta; estende-se na Austrália do Sul e do Centro, Nova Guiné e partes da Melanésia e Indonésia, na Índia anterior, em grandes regiões da África e da América do Norte e do Sul.
- "3. O círculo de cultura exógamo matriarcal dos agricultores inferiores, dos fundadores da cultura de aldeia. Também não apresenta uma extensão cerrada, encontrando-se na Austrália do Este e Oeste, na Melanésia Central, em partes da Indonésia, na Índia anterior e posterior, no oeste e no centro da África Oriental, em partes da América do Norte e do Sul.

"Muito menos possível é indicar aqui em poucas palavras a extensão dos circulos de cultura secundários. Façamos ressaltar que tanto os circulos de cultura matriarcais livres como os patriarcais livres chegam em parte até os primeiros tempos históricos da Ásia Ocidental e da Europa".

No quadro sinóptico de Schmidt, nos círculos de cultura patriarcais livres, incluem-se os Polinésios, Sudão anterior, Ásia ocidental, Sul da Europa, etc.; nos de culturas matriarcais livres: Sul da China, Índia posterior, Melanésia, noroeste da América do Sul, etc.

No estádio terciário, compreendem-se as antiquissimas altas culturas da Asia, Europa e América.

As classificações de Koppers, Menghin e Montandon procuraram aperfeiçoar a de Schmidt, diferindo entre si

na numeração adotada. O quadro dos ciclos culturais de Montandon é o seguinte (22):

. I.º - Formas embrionárias, descophecidas Ia — Forma pigmóide Ib — Forma tasmanóide Culturas primitivas II - Forma australóide III — Ciclo totêmico IV - Ciclo paleo-matriarcal V — Ciclo neo-matriarcal VIa — Ciclo austronesóide VIb - Ciclo sudanóide VIIa - Ciclo ártico Culturas intermediárias VIIb - Ciclo pastoril VIII - Ciclo méxico-andinóide IX - Ciclo sinóide X - Ciclo indóide XI - Ciclo islamóide XII<sup>1</sup> — Ciclo paleo-mediterranóide

Cultura suprema { XII<sup>2</sup> — Ciclo moderno ou civilização pròpriamente dita

Com a orientação dos novos métodos histórico-culturais, o estudo das populações africanas e suas culturas materiais e espirituais viria a modificar-se profundamente. O Africano não mais seria olhado como um tipo uniforme, "inferior", colocado nas escalas baixas da civilização. Descobriram-se nas áreas culturais da África padrões de cultura que se iriam emparelhar com velhas culturas de ciclos históricos mais adiantados.

As primeiras tentativas de uma descriminação de culturas na África foi realizada por Frobenius. Nos seus

<sup>(22)</sup> Montandon, op. cit., pág. 47. — Vide também Schmidt e Koppers, Völker und Kulturen, Regensburg, 1924; Menghin, Weltgeschichte der Steinzeit, Viena, 1931.

trabalhos iniciais, Frobenius (23) havia determinado uma cultura da região guineano-congolêsa, que êle chamava malaio-nigrítica, para mostrar a sua conexão com a da Indonèsia-Papuásia. A esta cultura guinèano-congolêsa se contrapunham as demais culturas do continente africano.

Posteriormente, Frobenius (24) propôs uma nova distribuição das culturas africanas, assim consideradas: a) Cultura etiópica (äthiopische Kultur) autóctone, no eixo do continente Sul-Norte, até os alagadicos do Nilo e daí, sôbre uma certa extensão do eixo Este-Oeste: b) Cultura hamítica (hamitische Kultur), autóctone, ao Norte e a Este dos eixos mencionados: c) Culturas eritréias, setentrional (norderythräische Kultur) e meridional (süderythräische Kultur), oriundas, em diversas vagas, da costa oriental da Africa e cobrindo mais ou menos a Cultura etiópica: d) Cultura sírtica (syrtische Kultur), vinda dos Scythas, e que penetrou na Africa Ocidental, do Mediterrâneo ocidental à Alta-Guiné; e) Cultura atlântica (atlantische Kultur), vinda do Mediterrâneo oriental, contornando a costa atlântica da África e ocupando uma parte da Costa da Guiné e do Congo.

A cultura etiópica é caracterizada pela "planta"; são as colheitas, as estações do ano... que regulam tôda a vida da gens. Regime patriarcal. Propriedade privada desconhecida. Profundo sentido religioso da vida. O "sentimento do espaço" na cultura etíope, caracterizado pela presença de centros fixos e suas radicações para o "ilimitado" (Unbegrenzte), tem uma tendência centrifuga, o que mostra o seu grau de expansão (25). A cultura

<sup>(23)</sup> L. Frobenius, Der Westafrikanische Kulturkreis, Petermann's Mitteilungen, t. 43-44, 1897-1899.

<sup>(24)</sup> Id., Der Ursprung der Afrikanischen Kulturen, op. cit., e trabalhos posteriores, cits.

<sup>(25)</sup> L. Frobenius, Kulturgeschichte Afrikas, op. cit., pág. 235.

hamítica é condicionada pelo animal, de caça ou doméstico. O "sentimento do espaço", sem limites precisos, é centrípeto: parte das fronteiras para o interior. As formas econômicas oscilam entre a caça e a criação. Clan matriarcal. O estilo de vida da cultura hamítica é o combate. Sentimento profano da vida (26).

As culturas eritréia, sírtica e atlântica, penetram, por infiltração a cultura hamítica e a etiópica, consideradas primitivas. Delas vieram a cultura do trigo, os trábalhos de ferro, a vida do Estado, pròpriamente dita (27). As transformações espirituais mais profundas da civilização africana foram operadas pelas culturas atlântica e sírtica. O Estado sagrado, os grandes poemas míticos, a "criação" espiritual... foram realizados pela cultura atlântica. A plástica, tôda a cultura material, também. Aí está como exemplo a cultura yoruba, sôbre que voltaremos a falar, repetidas vezes, neste livro (28).

<sup>(26)</sup> Id., ibid., pags. 238 e segs.

<sup>(27)</sup> Id., ibid., pág. 203.

<sup>(28)</sup> Criticando o novo quadro das culturas africanas de Frobenius, escreve Montandon (op. cit.; págs. 50-51): "Alors que la culture guinéo-congolaise sylvestre est considérée comme un amalgame des cultures matriarcales ancienne et récente, par opposition aux cultures campestres, patriarcales, Frobenius, adoptant aujourd'hui se attitude diamétralement opposée à celles de ses collègues et à celle qu'il observa lui-même, considére la culture éthiopienne comme patriarcale et la culture kamitique ancienne comme matriarcale. Le débutant demandera donc: Comment peut-on différer à ce point dans l'observation des faits? — Voici la réponse à donner pour expliquer le différend.

<sup>&</sup>quot;Aujourd'hui, dans la forêt, existent et le patriarcat et le mabriarcat. Dans la savane, existent et le patriarcat et le matriarcat. Ainsi, dans la savane (au sens extensif), les Zoulou (Bantou du Sud), les Kikoyou (Bantou du Nord), les Galla (Ethiopiens du Sud) ont une descendance patrilinéaire; par contre les Bedja (Ethiopiens du Nord) ont une descendance matrilinéaire. Evidemment, si l'on admet que patriarcat et matriarcat, ne descendant pas l'un de l'autre, ont eu, à l'origine, chacun leur.

A correspondência entre as culturas africanas de Frobenius e os ciclos culturais de outros autores foi estabelecida por Montandon (29) como se segue: cultura etiópica — corresponde às culturas primitivas (I e II) e elementos das culturas matriarcais (IV e V) da região guinéo-congolêsa; a cultura hamítica — às culturas totêmica (III) e pastoral (VII) da África oriental; as culturas eritréias — a elementos das culturas matriarcais (IV e V) e da cultura paleo-mediterranóide (XII¹); a cultura sírtica — à cultura sudanóide (VIb); a cultura atlântica — a elementos das culturas matriarcais (IV e V) e da cultura sudanóide.

A correspondência dos ciclos de cultura de Ankermann com os de Graebner e Foy já foi assinalada. Em sua forma mais completa os ciclos de cultura na África, de Ankermann (30) apresentam-se assim:

- 1. O ciclo de cultura nigrítico, que cobre a velha cultura australiana;
- 2. O ciclo africano ocidental, que corresponde à cultura Papua Oriental e elementos da cultura da Indonésia;
- 3. Uma camada, que se emparelha com a cultura Papua Ocidental;

aire, et si l'on admet, d'aubre part, que les grands faciès culturels ont conrrespondu, par leurs éléments pris globalement, aux deux milieux de la forêt et de la savane, il faut attribuer le patriarcat à l'un de ces milieux et la matriarcat à l'autre. La question est donc de savoir auquel des deux milieux correspondait le patriarcat, et auquel des deux le matriarcat, et c'est ici que les auteurs peuvent différer, selon les arguments qu'ils invoquent (ne pas oublier cependant, que bien des eléments peuvent chevaucher plusieurs cultures)".

<sup>(29)</sup> Montandon, op. cit., pág. 50.

<sup>(30)</sup> B. Ankermann, Kulturkreis und Kulturschichten in Afrika, Zeitschrift für Ethnologie, 1905, pag. 83.

- 4. Uma cultura representada principalmente pelo Sudão ocidental e que tem analogias com as culturas primitivas indianas;
- 5. Uma cultura hamítica ou velho-semítica, no Sudão e na África oriental e do Sul;
- 6. Uma cultura neo-semítica (árabe), nos mesmos domínios das anteriores.

Ainda se pode admitir uma cultura neo-malaia para a ilha de Madagascar, que tem analogias com o ciclo de cultura africana ocidental.

Do estudo comparativo destas áreas culturais da África, delimitadas por vários etnólogos, podemos chegar à descriminação de algumas áreas de culturas africanas, que melhor se prestam a uma visão de conjunto sôbre as populações do Continente Negro, atendo-nos não só aos critérios étnicos, como ao critério dos padrões de sua cultura material e espiritual. Por exemplo, as áreas de culturas africanas de Herskovits, que examinaremos no capítulo a seguir.

## CAPITULO III

## ÁREAS CULTURAIS DA ÁFRICA (cont.)

A divisão das áreas culturais africanas de Herskovits (1) é mais interessante e mais prática para o nosso estudo, embora se apresente, em alguns pontos, arbitrária e sujeita a revisões ulteriores. No sentido de Herskovits, e que é o de certo grupo antropológico norte-americano, "uma área cultural compreende aquela região onde as culturas dos povos que a habitam são relativamente semelhantes quando comparadas às culturas de outras regiões" (2). Não há, contudo, linha nítida de separação, não há limites entre estas áreas culturais. O classificador anota as similaridades encontradas entre as culturas, assinalando no mapa as regiões onde os padrões culturais semelhantes se tornam mais aparentes.

Um centro cultural não é necessàriamente um centro geográfico e sim a porção da área onde os traços culturais se encontram em suas características mais puras. A fastando-se dêste centro, as culturas vão adquirindo formas cada vez mais esbatidas até o seu encontro com áreas vizinhas, em pontos fronteiriços (borderlines) que assinalam as culturas chamadas "marginais".

Para os organicistas da cultura, e é esta, como vimos, a posição de Frobenius, com a sua teoria do Paideuma,

<sup>(1)</sup> Melville J. Herskovits, A preliminary consideration of the culture areas of Africa, The American Anthropologist, XXVI.

<sup>(2)</sup> Id., Social History of the Negro, A Handbook of Social Psychology, Clark University, 1935, pag. 214.

a cultura teria um significado humano, á "alma da cultura", como expressão de um tempo e de um lugar de civilização. É o que os norte-americanos chamam "foco cultural", isto é, um processo psico-social de inter-influência entre o indivíduo e o seu grupo de cultura. Interêsses, atítudes, opiniões... só são compreendidos como expressões do indivíduo dentro da sua área cultural. Como exemplifica Herskovits (3), o gado, na África oriental, é o ponto focal de toda a vida social nesta área; o ponto em torno do qual giram os interêsses, opiniões, atitudes... e todas as instituições psico-sociais do homem dêste grupo de cultura.

O comportamento humano é um precipitado psicosocial, é a resultante da personalidade integrada na sua área cultural, sofrendo a influência do seu foco de cultura, "penetrada" (a expressão é de Frobenius) pela "alma" da cultura. A antropologia cultural tem que ser completada pela psicologia social, numa convergência metodológica que tenho acenado em vários trabalhos. trando em outro lugar as concepções psicanalíticas da cultura, a posição ortodoxa de Freud, com relação à hipótese de Edipo em antropologia, a concepção da escola de Zurich, as restrições mais recentes de Malinowski, conclui que "não há antagonismo fundamental entre culturalistas e psicanalistas" (4). Acrescento agora: não há antagonismo entre culturalistas e psicólogos sociais. Os métodos se completam. O ponto de vista cultural corrige o critério evolucionista linear, mas não despreza o estudo da evolução psicológica do indivíduo dentro das suas culturas (5). Sapir mostra a articulação do indivíduo

<sup>(3)</sup> Herskovits, op. cit., pág. 215.

<sup>(4)</sup> Arthur Ramos, O Folk-lore Negro do Brasil, Rio, 1935, pág. 30; — Id., Intr. à Psicologia Social, cit., pág. 273.

<sup>(5)</sup> Para as relações entre a antropologia cultural e a psicologia social: Arthur Ramos, Intr. à Psicol. Social, págs. 256

com o seu grupo de cultura. Ao resultado configurado de tais articulações, chama Sapir "the individual sub-culture" (6). Segundo Opler (7) a correlação entre a "individual sub-culture" e a "total culture" deve ser aproximada da correlação entre o Ego e o Ego-ideal da concepção freudiana.

Ja tive ocasião, em mais de um trabalho, de aplicar ao estudo do primitivo êsse critério, procurando apagar as distâncias que separam os sociólogos e culturalistas dos psicólogos sociais, na análise, por exemplo, das teses de Lévy-Bruhl (8).

O estudo do "foco cultural" é, pois, objeto comum da antropologia cultural e da psicologia social.

Examinemos agora as características das nove áreas e dus sub-áreas em que Herskovits divide hipotèticamente as populações africanas no mapa do Continente Negro:

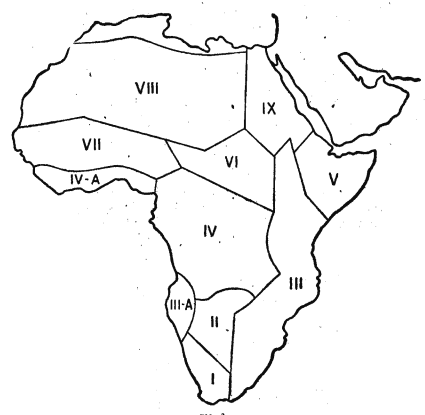
e segs. (bibliografia à pág. 273). — Vide o recente livro de Ellis Freeman, Social Psychology, New York, 1936, que o autor e editores (Holt Co.) tiveram a gentileza de me enviar. Nesta obra, a psicologia social é considerada uma psicologia da cultura, inteiramente dentro da orientação que dei, antes de conhecer êste trabalho, à terceira parte, "As estruturas psico-sociais" da Intr. à Psicologia Social. — "Especially pertinent — escreveu-me Kimball Young comentando êste último livro — is your discussion of the relations of social psychology and cultural anthropology..."

<sup>(6)</sup> E. Sapir, Cultural Anthropology and Psychiatry, Journal of Abnormal and Social Psychology, 1932, n.º 3; — Id., The Emergence of the concept of personality in a Study of Culture, Journal of Social Psychol., 1934.

<sup>(7)</sup> M. E. Opier, The Psychoanalytic Treatment of Culture, The PsA. Review, 1935, n.º 2, pág. 157.

<sup>(8)</sup> Vide Arthur Ramos, op. cit., págs. 280 e segs. — Sôbre a crítica dos durkheimianos e dos culturalistas a Lévy-Bruhl, vide nota à pág. 282. — Vide também Apêndice à 2.ª ed. de O Negro Brasileiro, págs. 413 e segs.

I — Hotentote; II — Boschimana; III — Area oriental do gado; III-A — Sub-área ocidental; IV — Area



Areas de culturas africanas (de Herskovits.)

do Congo; IV-A — sub-área da Costa da Guiné, Ponta oriental; VI — Sudão oriental; VII — Sudão ocidental; VIII — Area do deserto; IX — Area do Egito (9) .

À primeira área é a Hotentote. Muito semelhante à área boschimana, com que alguns autores a confundem, Já vimos, aliás, que são idênticas as origens raciais de Boschimanos e Hotentotes. Embora as suas culturas — as mais primitivas da África — tenham origens comuns, contudo há elementos diferenciais que autorizam os seus estudos separados. Os Hotentotes são povos gregários. O gado desempenha grande papel em sua vida social; neste ponto, os Hotentotes se aproximam dos Bantus, seus vizinhos a leste, que possuem gado, mas praticam igualmente a agricultura. È importante a posição da mulher em relação ao gado, o que não se dá na área oriental. Outros aspectos diferenciam a cultura hotentote da de seus vizinhos: por exemplo, cabanas mais bem construídas do que as dos Boschimanos e menos do que as da Africa Oriental. A propriedade é privada e transmitida de pais a filhos. A organização social dos Hotentotes é mais adiantada do que a dos Boschimanos. Cada tribo é composta de um certo número de sibs (10) patrilineares: cada pessoa descende da linha masculina, e cada sib toma o nome do primeiro antepassado conhecido. Culto da lua. Crenças em espíritos, práticas de magia e adivinhação. Linguisticamente, estão ligados aos Boschimanos: a língua é caracterizada, como já assinalei, pelo emprêgo do click, o que diferencia êstes povos do resto da África.

Os Boschimanos constituem a segunda área. Eles se assinalam por esta característica interessante: a extrema

<sup>(9)</sup> Herskovits, loc. cit., págs. 215 e segs.

<sup>(10)</sup> Os escritores de língua inglêsa estão generalizando o emprêgo desta expressão, ao invez de "clan" que veio da escola francêsa, e mais comumente empregada até agora. — Vide Arthur Ramos, A organização dual entre os Indios Brasileiros, Rio, 1945, págs. 4 e segs.

pobreza de sua cultura material em contraste com uma florescência digna de nota, da arte e do folk-lore. São consideradas as populações mais atrazadas da África. Não conhecem a agricultura, nem o pastoreio; o cão é o único animal domesticado que possuem. Povos cacadores, usam o arco e a flecha. Dancas e jogos ceremoniais de caca. Não têm lar fixo; habitam as selvas (de onde o nome de "homem da selva"), grutas, abrigos naturais que encontram. As vestes são rudimentares. Não há organização social em sibs: a família é o único agrupamento natural, sendo as ceremonias nupciais restringidas ao mínimo. Há um sistema de crenças em corpos celestes e seres sobrenaturais. As práticas mágicas são semelhantes às dos Hotentotes. As pinturas rupestres dos Boschimanos são famosas. Dança e música têm também um caráter inconfundível. O rico folk-lore boschimano é bem conhecido através das coletâneas de Callaway, Jacottet, Bleeck, etc., e é por êle que os boschimanos chegaram a influenciar os bantus, seus vizinhos.

A terceira área, a área dò gado da África Oriental, compreende duas ou três regiões. E' o "complexo" (11) do gado que lhe caracteriza o foco de cultura. Objetarse-á que o gado é também encontrado em outras partes do Continente. Mas aquí a sua importância ressalta em primeiro plano. E' o gado que assegura ao homem da área oriental a sua posição e o seu prestígio. O gado não é utilizado apenas, agora, como bêsta de carga, ou como provendo à alimentação das populações. O seu interêsse é maior: é parte obrigatória em tôdas as cerimônias sociais; intervém nas cerimônias religiosas e mágicas, principalmente nos "ritos de passagem" (nascimento, puber-

<sup>(11)</sup> O termo "complexo" não deve ser tomado aqui no sentido psicanalítico, e sim no sentido antropológico de "foco" cultural.

dade, casamento, morte) para empregar uma expressão de Van Gennep. E o interessante é que o complexo do gado se superpôs a uma civilização agrícola subjacente, de importância histórica anterior à presença do gado.

Na realidade, a vida econômica dêstes povos é assegurada pela agricultura. O gado tem um prestígio que podemos chamar "mágico". Assim, só é comido nas oferendas cerimoniais (embora não possamos falar pròpriamente em sacrifícios totêmicos). As mulheres não podem tomar conta do gado, tabu para elas; a sua tarefa é essencialmente agrícola. O complexo do gado dêsses povos bantus chegou a influenciar certos hábitos sociais e festas populares, no Brasil, trazidos pelos negros escravos procedentes dessa área cultural, como examinaremos oportunamente.

Na área oriental do gado, há já especializações econômicas, asseguradas pelos trabalhos de ferro. A ordem econômica é bem complexa: há propriedade privada, com herança de terras. As vilas e aldeias, ai já existentes, se dispõem em tôrno dos kraals de gado. As casas são redondas, às vezes retangulares, bem construídas, de palha e barro. A vida política é mais bem organizada do que a das áreas procedentes, aproximando-se da das áreas culturais do resto da África. O "complexo do gado" ainda intervém nesta organização. A importância dos chefes está em relação com o número de cabeças de gado que possuem. Sibs patrilineares, encontrando-se, porém, na zona central, sibs matrilineares. Poligamia: o número de mulheres que o homem possui está também em relação com a riqueza em gado. A religião consiste no culto dos antepassados deificados e na adoração de nature-gods. Religiões e cultos estão intimamente associados a práticas mágicas. As línguas faladas pertencem a dois grupos: dialetos bantus nas porções do sul e do centro, e línguas nilóticas ao norte.

Uma subdivisão ocidental desta área (III-A) inclui algumas tribos bantus como os Ovaherero, Ovambo e Ovimbundu. A cultura destas tribos difere sensivelmente das culturas da área do Congo, a nordeste, e dos Boschimanos e Hotentotes, ao sul e sudeste, entre as quais está encravada. Não obstante a sua separação geográfica, estas culturas estão ligadas ao "complexo do gado" da área oriental, com todas as instituições sociais, políticas, econômicas, religiosas... dêste grupo de cultura.

A área do Congo e a sub-área do golfo da Guiné (IV. IV-A) devem merecer uma atenção especial, tal a importância do seu estudo para a compreensão dos problemas das culturas negras no Novo Mundo. A área do Congo, pròpriamente dita, compreende tôda a vasta bacià do rio Congo, habitada pelos povos de língua bantu. Alguns autores chamam-na de área Hylaeana. As culturas da bacia do Congo distinguem-se das culturas da área oriental pela ausência do gado. E' a agricultura a base da vida econômica dêstes povos. Vivem em aldeias compostas de casas retangulares, construidas com paredes de barro e cobertura de palha. Usam vestuários tecidos de fibras de certas árvores. A cerâmica atingiu um grau elevado de aperfeiçoamento, bem como os artefatos de Fabricam utensílios domésticos, armas de caca e pesca e os objetos que os colecionadores conhecem como caracterizando a "arte africana": esculturas de barro e madeira, máscaras, objetos decorativos de uso diário, desenhos geométricos, até no próprio corpo, tatuagens... Constroem também tambores de troncos ôcos de árvores. que usam nas suas cerimônias religiosas, e em todos os atos da sua vida social. É lá que missionários e viajantes descreveram a "linguagem do tambor" (drum-language) usada na transmissão de mensagens a distância: o primitivo telégrafo. Veremos depois como os negros da área

do Congo transportaram para o Novo Mundo a sua cultura material, sobrevivente até hoje.

A sua organização social e política é bem complexa. A côrte de reis possui um ceremonialismo que evoca as , pompas européias. Socialmente, há sibs totémicos e organização matrilinear. Grande complexidade na vida religiosa. Zambi, o grande deus na região costal, toma vários nomes conforme as regiões (12). Culto dos antepassados, práticas mágicas semelhantes às da área oriental. Examinaremos, no lugar oportuno, a sobrevivência da cultura espiritual da área do Congo entre os negros do Novo Mundo e especialmente do Brasil, onde a influência dos negros bantus foi enorme.

Nyambé - no país dos Ba-Rotsé. Zambeze. Nzambi ou Njambi - no país dos Ba-Vili. Loango. A-Nyambiè - no país dos Pongés. Gabão. Nzame - no país dos Pahouins. (ibid.) Mu-umba - no país dos Swahilis. Zanguebar. Umbumbi - no país dos Shonas. Mashonaland. Muvangi - no país dos Adoumas. Alto-Ogoué. Owangi - no país dos Ndumas. (ibid.). Kalunga - no país dos Kivanijamas. Angola meridional.

Karunga - no país dos Hereros. Sul de Counène.

Katônda — no país dos Gandas. Uganda.

Mwinyézi (outra forma) - no país dos Swahilis. Zanguebar. Leza - no país dos Balubas. Sudeste do Congo Belga.

Lezi - no país dos Nyandjyas. Niassaland.

Redza - no país dos língua Mbundu. Angola.

Nengolo ou Nkwangolo - no país dos Batékés. Leopoldville. Nija 'mpamou sentzé - no país dos Teté. Zambeze.

Mukulo Nzambi - no país dos Lunda. Angola.

Molimo - no país dos Matebeleland.

<sup>(12)</sup> Vide P. P. Schbeste, Die religiosen Anscharungen Südafrikas, Anthropos, t. XVIII XIX, 1923-24, pág. 114. - Entre os africanos austrais, e alguns sub-equatoriais, o missionário P. Ch. Sacleux organizou uma lista ainda incompleta, dos "nomes indígenas de Deus" (Cf. R. P. M. Briault, Polytheisme et fétichisme, ed. Bloud et Gay, 1928, pág. 86):

A sub-área da Guiné (IV-A) tem uma importância tão considerável que alguns pesquisadores a estudam separadamente da area do Congo (13). Dela fez Frobenius, como vimos, o habitat da sua "cultura atlântica". Foi esta região que forneceu o maior número de escravos para o Novo Mundo (14). E as suas culturas são consideradas as mais típicas dentre as culturas africanas, da mesma forma que, para a antropologia física, os seus

Mungu em uma quarentena de idiomas da Costa Oriental, desde Vitória Nyanza até o centro de Moçambique.

Acrescenta Briault que há raízes comuns nessas palavras, que êle divide em grupos: os que têm a raiz bantu mba, que significa fazer, arranjar, modelar; outras raízes, como vanga, lunga, tonda, que querem sempre dizer fabricar (Deus é o grande artífice, para êstes povos); raiz eza, autoridade (Deus, símbolo de poder); ima, vida; mungu, céu, lugar lá de cima (op. cit., pág. 87).

<sup>(13)</sup> Por esse motivo, não compreendo porque Gilberto Freyre, fazendo uma "adaptação" do mapa de Herskovits. suprime a sub-área do golfo da Guiné (Casa Grande e Senzala, 1.ª ed., pág. 307; 2.ª ed., pág. 201), nem a mencionando siquer quando faz a descrição sumária das áreas de cultura da África (op. cit., 2.ª ed., pág. 222). Que fizesse isso, por necessidade de síntese, com outras áreas de menor importância para o estudo do Negro no Novo Mundo, explica-se. Mas não com a sub-área ocidental do golfo da Guiné, que forneceu as culturas mais características ao Novo Mundo, com o tráfico de escravos, como demonstraremos neste trabalho (Vide a êsse respeito: M. J. Herskovits, The significance of West Africa for Negro research. The Journal of Negro History, vol. XXI, 1936, pags. 15 e segs.). Quando o autor de Casa Grande e Senzala se refere aos reinos ou monarquias do Dahomei, Ashanti, Yoruba... inclui-os inadvertidamente na área do Sudão Ocidental (pág. 222), em lugar de fazê-lo na sub-área ocidental do golfo da Guiné, seu habitat exato.

<sup>(14)</sup> Vide M. J. Herskovits, loc. cit., e Id., On the provenience of New World Negroes, Social Forces, XII, 1933, págs. 247 e segs.

representantes humanos são os tipos mais puros da raça negra.

Muitos traços culturais diferenciam esta sub-área da área do Congo. As linguas faladas pertecem ao grupo sudanês e não bantu. A densidade da população é muito grande e daí a complexidade da vida social, política e econômica dêstes povos. Há trocas econômicas, com uso de moedas rudimentares (p. ex. os cawris dos Yorubas). A sua cultura material já é bem adiantada. São famosos os bronzes do Benin, os cobres do Daomei, os tecidos dos Ashantis, as esculturas de madeira da Costa do Marfim, do Daomei e da Nigéria. A cerâmica e os trabalhos em ferro são também muito aperfeiçoados.

A história social e política dos povos da sub-área ocidental é desenvolvida e agitada. Lá existiram grandes reinados ou monarquias famosas — do Benin, do Daonei, do Ashanti... Possuem organização social em sibs totêmicos, semelhantes aos da área oriental e do Congo, porém com um culto ancestral mais altamente desenvolvido, e uma estabilidade e coesão maiores nos grupos.

As religiões e cultos da área do golfo da Guiné atingem a uma alta complexidade. O seu campo mitológico tem uma riqueza de motivos, que assombrou pesquisadores como Frobenius. As religiões e cultos dos Yoruba, dos Ewe, dos Ashanti... têm sido estudados por vários pesquisadores (15) e examinadas as suas influências entre os Negros do Novo Mundo. No Brasil, êste estudo tem sido realizado pela Escola de Nina Rodrigues. Atra-

<sup>(15)</sup> A bibliografia será desenvolvida nos vários capítulos dêste livro. Basta destacar no momento os trabalhos de A. B. Ellis sôbre os povos de língua Yoruba, Ewe, Tshi e Ga; os de Le Herissé, de Herskovits, sôbre o Daomei; os de Samuel Johnson, Farrow, etc., sôbre os Yoruba; os de Rattray sôbre os Ashanti, etc.

vés da mitologia yoruba, por exemplo, vamos mergulhar em velhas concepções mediterrâneas, da mitologia grecoromana, e sistema míticos egípcios e assírio-babilônicos, como demonstrou Frobenius.

A organização religiosa dêstes povos acompanha a sua organização política, com o seu sistema bem conhecido de divindades (orishas, entre os Yoruba, vodu, no Dahomei, etc.), sacerdotes, iniciados (filhos de santo...) etc. As práticas mágicas e divinatórias são generalizadas. Rico folk-lore, com uma tradição oral das mais curiosas. Parece que foram os negros da Costa da Gniné os únicos "verdadeiros negros" que conheciam uma escrita rudimentar, como o sistema silábico dos Vai, encontrado na Libéria e na Serra Leôa.

A sub-área da Costa da Guiné, portanto, pequena em extensão geográfica, é da mais alta importância cultural. Aí existem as culturas negras (negras puras) mais adiantadas da África (cultura atlântica de Frobenius). Culturas que pouca coisa ficam a dever às velhas civilizações da antiguidade. Mitologia que é uma concepção do mundo, que se emparelha a velhos motivos cosmogônicos. E, acima de tudo, a sub-área do golfo da Guiné tem para nós uma importância decisiva; é que de lá vieram para o Novo Mundo os mais típicos contingentes negros importados com o tráfico de escravos.

As restantes áreas africanas caracterizam-se pela influência maior ou menor das culturas maometana e européia, em contacto com os grupos originários africanos.

A quinta área de Herskovits é a do "Horn" Oriental. São povos de origem hamítica, que têm afinidades culturais e linguísticas com os Hotentotes: estruturas gramaticais equivalentes, uso de peles nos vestuários, tabu feminino do gado, elementos de organização social. A aproximação com a área oriental tambem se revela em alguns elementos culturais. Contudo, os Galias se dife-

renciam destas outras áreas por uma cultura "marginal" característica, oriunda do contacto com o Islam. Entre os animais domesticados, há primazia do cavalo e do camelo. Organização social patrilinear — outra influência do Islam.

O Sudão Oriental (area VII), que compreende uma parte do sudeste saariano, é constituído de um povo nômade, que adaptou sua cultura às exigências da vida no deserto. A influência muçulmana é notória. "Complexo" do camelo: é êste, de fato, o animal mais importante, assegurando as migrações frequentes dêsses povos. Organização social patrilinear. O chefe político das tribos é o sheik, que decide todos os atos da sua vida social. As vestes são de pano, como também as tendas, fáceis de desmontar e de transportar. Religião maometana com traços fetichistas.

A área do Sudão Ocidental (VII), que deve ser estudada em separado da sub-área ocidental (IV-A), tem uma grande importância para nós, pois foi daí que recebemos o grande contingente da cultura "malê". E' uma área de cultura "marginal" que se assinala pelas lutas seculares entre a civilização maometana e as culturas aborígenes. Em muitos pontos, prevaleceu o islamismo, sufocando os padrões culturais originais, o que dá a êsses povos um aspecto campletamente diverso do dos outros povos negros. Quando se fala em civilizações negroafricanas, é sempre para essa área do Sudão Ocidental que se voltam as atenções de etnólogos e arqueólogos. Foi em pleno coração de Sudão, de fato, que se levantaram reinos e impérios famosos, que sofreram a influência bérbere-maometana, desde o século IV até meiados do século XIX: o reino de Songoi, o de Lemtouna, o dos Mandingas ou Mali, o império de Ghana, o reino dos Solinkes, e, mais perto de nós, as hegemonias dos Bambara, dos Haussás, dos Fulbes, etc.

Esses reinados tiveram história agitada que imprimiu às suas populações traços agressivos bem caracterizados, comportamento psico-social êste que chegou até o Novo Mundo, como provaremos quando estudarmos a influência negro-muçulmana no Brasil. São povos agricultores e pastores, com traços evidentes de civilização maometana: religião, ruínas dos monumentos de arquitectura em cidades como Zaria, Kano, Tumbuctu, etc. Trabalhos em madeira e em ferro; cerâmica; tecelagem; decoração das casas; baixas relevos e "arabescos". A religião dêsses povos é uma curiosa mistura do islamismo com as religiões maturais. Práticas de magia e adivinhação (no Brasil conhecidas sob o nome de mandingas, por translação semântica do têrmo).

Quando âs restantes áreas, a do Deserto e a Egipcia (VIII e IX), são culturas de dupla influência "marginal"— européia e maometana. O seu estudo mereceria um desenvolvimento especial, no esniuçar de todas as influências que as culturas européia e hamito-semitas exerceram entre os povos habitantes destas e das outras áreas africanas. Estas investigações se orientariam assim em três direções: para a civilização européia, para a civilização maometana e para a civilização egípcia e suas sobrevivências entre certos povos africanos. Foi o mérito de Frobenius ter assinalado estas últimas categorias de culturas marginais: culturas kabillas, influências egípcias e fenícias etc.

Chegamos agora a uma conclusão geral com respeito à psicologia social dos povos da África. Não existe o homem africano, o *Homo Afer*, no sentido da velha etnografia. Os vários padrões de cultura examinados vão definir outros tantos tipos psicológicos dos habitantes da África.

Não existe ali apeiras o habitante da silva equatorial, o "selvagem" antropófago, adorador de fetiches e viven-

do na promiscuidade da horda primitiva. Esta concepção "branco-européia" deve desaparecer. Na África, existem representantes de diversissimos padrões de cultura. Lá vivem não só os sobreviventes de velhas civilizações, como contingentes misteriosos, cujas origens ainda não foram definitivamente esmiuçadas. Por isso, não sabemos se os "primitivos" lá existentes, são individuos colocados nos inícios da evolução cultural, ou se seriam elementos regredidos de civilizações desaparecidas.

Do ponto de vista econômico, como do religioso, do estético, do social, etc., a África é um mosaico de elementos culturais que se misturaram em combinações im-

previstas.

Quais as origens dessa cultura/atlântica que tanto deslumbrou Frobenius? E não foram pesquisadores, como o Padre Schmidt, descobrir um monoteismo primordial (*Urmonotheismus*) em grupos humanos, como os Pigmeus, que eram considerados os mais atrazados da civilização africana?

Não está nos propósitos dêste livro a aventura em caminhos tão cheios de imprevistos. Os africanistas ainda estão longe de dizer a última palavra sobre o continente, que continua misterioso. As descobertas geográficas de um Mungo Park ou de um Livingstone estão se sucedendo as expedições verticais para a sondagem espiritual da Africa.

Uma conclusão, porém, queremos extrair, das pesquisas que atrás deixámos relatadas em resumo: é que à idéia do homem africano, "selvagem", contrapomos esta outra, de que devemos distinguir tantos tipos africanos e tantos padrões de cultura, como se tem feito com relação ao homem da cultura ocidental. E isso — havemos de ver no transcorrer dêste livro — é de uma importância transcendente para o estudo não da "cultura negra", mas das "culturas negras" no Novo Mundo.

## SEGUNDA PARTE

# AS CULTURAS NEGRAS NA AMÉRICA DO NORTE

#### CAPÍTULO IV

#### O NEGRO NO NOVO MUNDO

Os Negros africanos vieram ao Novo Mundo com o tráfico de escravos. A história da escravidão é uma longa história que será contada, com todos os possíveis pormenores, num livro que se seguirá a êste. Assinalemos para o momento, os dados principais (1).

O tráfico de escravos já se processava na Europa, principalmente depois das lutas seculares de religião, entre Mouros e Sarracenos, de um lado, e os cristãos do outro. Por volta de 1442, um explorador português, Antônio Gonçalves capturava Mouros no Rio de Ouro, mas foi obrigado a fazê-los voltar ao seu país natal o que êle fez mediante uma recompensa não em ouro mas num certo número de "Mouros Negros" (2).

Foi o início do comércio de escravos em Portugal e na Espanha. Um historiador das descobertas marítimas da Espanha, Navarette, reivindicou mesmo para esta

<sup>(1)</sup> Vide, para a questão do tráfico de escravos no Novo Mundo: José Antonio Saco, Historia de la Esclavitud de la raza africana en el Nuevo Mundo y en especial en los paises Americo-Hispanos, 4 tomos, nova edição dirigida por Fernando Ortiz, Havana, 1938; — T. F. Buxton, The African Slave Trade, 1893; — H. C. Carey, The Slave Trade, domestic and foreign, 1853; — J. R. Spear, The American Slave Trade, 1900; — Auguste Carlier, De l'esclavage dans ses rapports avec l'Union Américaine, Paris, 1862. — Vide também o documentário do Negro Year Book, editado pelo Tuskegee Institute, etc.

<sup>(2)</sup> A. Carlier, op. cit., pág. 104.

nação, a prioridade sobre Portugal, de haver realizado a importação de Negros na Europa. Os mercadores de Sevilha compravam ouro em pó e escravos na Costa Ocidental da África. E Sevilha tornou-se um grande empório de comércio de escravos; de fato, veremos mais adiante que muitos costumes negros de Cuba, os "cabildos", por exemplo, já existiam em Sevilha, muito antes portanto, do tráfico de escravos para a América.

Os Portuguêses, por seu lado, estabeleciam-se na Costa do Ouro, onde construiram um forte, e aí iniciaram um tráfico que se estendeu depois por tôda a Costa Ocidental africana.

Os primeiros escravos foram introduzidos no Novo Mundo, em 1502, em virtude de um Édito Real que pernitiu transportar da Espanha à Espaniola (depois ilha de S. Domingos, que contem Haiti), negros escravos dos cristãos (3).

Os negros foram empregados nas minas da Espaniola. E havendo o Padre Bartolomeu Las Casas observado os "bons resultados" obtidos com a escravidão africana, e apiedando-se da sorte das indios que não resistiam ao trabalho dos campos, "tinha imaginado um meio engenhoso para salvar a vida de seus catecúmenos e ao mesmo

<sup>(3)</sup> Pesquisas realizadas, contudo, pelo professor Leo Weiner, da Harvard University, tendem a provar que muito antes da primeira viagem de Colombo, Negros africanos já haveriam realizado migrações para o Continente Americano. Supõe que muitas práticas religiosas, ritos, ceremônias e palavras dos índios antilhanos sejam de origem africana. Palavras como "canoe", as designações de "batata doce" e "yam" seriam de origem africana, como também o hábito de fumar. Os africanos teriam, pois, cruzado o Atlântico, vindos da Guiné, muito antes de Colombo. Outras autoridades acreditam que Pietro Alonzo, piloto do navio Nina, da expedição de Colombo, era um Negro (Vide Negro Year Book para 1925-26, Tuskegee Institute, 1925, pág. 189).

tempo salvar a alma dos outros" (4): incitou a coroa espanhola a autorizar o tráfico dos negros. O rei Ferdinando encheu-se de escrúpulos. E poucos escravos foram introduzidos nas Antilhas até 1517, quando o rei Carlos V concedeu a um nobre flamengo, o monopólio exclusivo para importar anualmente 4.000 negros africanos para a Espaniola, Cuba, Jamaica e Pôrto Rico.

Pouco depois, a Inglaterra seguia o exemplo da Espanha. E é uma acusação que pesará sobre a rainha Elisabeth de ter participado das vantagens concedidas a Sir John Hawkins, o primeiro traficante negreiro inglês. Sociedades de tráfico foram organizadas na Inglaterra, das quais participaram mesmo os reis Carlos II e Jacques II. O comércio de Hawkins era feito especialmente com as Antilhas.

Não foi, assim, a Inglaterra que inaugurou o tráfico de escravos na sua colônia americana. Os primeiros negros recebidos pela Virgínia em 1619 ou 1620 foram trazidos por um navio holandês, que fazia o tráfico nestas paragens (5). Até 1808, quando o comércio de escravos foi proibido pela Constituição americana, foi grande

(5) Admite-se que os primeiros negros chegados a Virgínia não eram escravos, mas "criados" contratados por um certo número de anos, o que acontecia também com os brancos (vide Russel, The Free Negro in Virginia, 1619-1865; cf. Ballagh, White Servitude in Virginia, cf. Negro Year Book, 1931-1932, pág. 307).

<sup>(4)</sup> Warrington Dawson, Le Nègre aux États-Unis, Paris, 1912, pág. 8. — Só muito tarde o Padre Las Casas, assistindo aos sofrimentos dos negros escravos, arrependeu-se amargamente, indo fundar na Venezuela uma colônia-modèlo, cedo destinada também ao fracasso. Posteriormente, Las Casas recolheu-se a um mosteiro, de onde saiu em 1527 para evangelizar na Nicarágua, na Guatemala, no Peru e no México. — Para informes mais detalhados sôbre a introdução dos primeiros escravos africanos no Novo Mundo e sôbre a ação do Padre Las Casas, vide J. A. Saco, op. cit., vol. I, Livro II, págs. 73-174.

o número de negros introduzidos na América do Norte, distribuídos para os trabalhos do campo e para o serviço doméstico em tôda a zona do vale do Mississippi.

Nas outras partes do Novo Mundo, várias companhias portuguêsas, espanholas, francêsas, inglêsas, holandêsas... inundaram de escravos os vários portos das Índias Ocidentais, da *Tierra Firme* (Venezuela e Colômbia), das Guianas, do Brasil... de onde foram redistribuídos para as plantações de açúcar, de café, de algodão, de fumo... e para os trabalhos citadinos.

No Brasil, Negros escravos foram introduzidos logo depois da descoberta. Mas só mais tarde eram organizadas as companhias regulares que abasteciam os portos da Bahia, do Rio, do Recife... de Negros escravos. Estudaremos, com detalhes, a história do tráfico no Brasil, em outro lugar.

Não se sabe exatamente o número de Negros escravos introduzidos no Novo Mundo. Os cálculos para o número de escravos introduzidos nos EE. UU. dão uma estimativa de trezentos mil Negros para as colônias inglêsas, até o ano de 1776, segundo Bancroft. Este número não parece corresponder à realidade, porque Tucker estima em quinhentos mil o número de escravos negros até à epoca da revolução americana (6).

O número total de escravos chegados ao Novo Mundo é imenso. A "Enciclopédia Católica" avalia em 12.000.000 os escravos vindos da África para as terras do Novo Continente. Helps estima que, de 1517 a 1807, não menos de cinco a seis milhões de escravos africanos foram importados para a América.

<sup>(6)</sup> Cf. A. Carlier, op. cit., pág. 112.

Os cálculos de Morel (7) estabelecem os seguintes números para o período 1666-1800:

"1666-1776 — Escravos importados só pelos Inglêses para as colônias inglêsa, francêsa e espanhola — três milhões (um quarto de milhão morreu em viagem);

"1680-1786 — Escravos importados para as colônias inglêses da América — 2.130.000, só Jamaica absorvendo

610.000;

"1716-1756 — Uma média de 70.000 escravos per annum importados para as colônias americanas, ou um total de 3.500.000;

"1752-1762 — Só Jamaica importou 71.115 escravos; "1759-1762 — Só Guadelupe importou 40.000 escravos:

"1776-1800 — Uma média de 74.000 escravos per annum foram importados para as colônias Americanas, ou um total de 1.850.000 (média anual: pelos Inglêses, 38.000; Portuguêses, 10.000; Holandêses, 4.000; Francêses, 20.000; Dinamarquêses, 2.000)".

Os cálculos variam de autor para autor, mas é inegável que o número de escravos introduzidos no Novo Mundo se conta por milhões. Os escravos aqui chegados eram distribuidos aos seus destinos nas várias cidades do litoral, onde havia entrepostos ou mercados de escravos. Os portos das Antilhas, das Guianas, especialmente Georgetown e Paramaribo, da Venezuela, do Brasil, especialmente Rio, Bahia e Recife, da América do Norte, em Charleston, eram empórios de vendas de escravos para os trabalhos do campo ou da cidade (8).

<sup>(7)</sup> E. D. Morel, The Black Man's Burden, cf. Negro Year Book, 1931-1932, pág. 305 e M. J. Herskovits, Social History, etc., loc. cit., pág. 236.

<sup>(8)</sup> Vide Herskovits, loc. cit., pág. 237,

A procedência desta grande massa de escravos é ainda objeto de estudos. Parece que os Negros escravos tinham provindo de todas as regiões africanas, não só da Costa Ocidental como da Oriental e Madagascar, não excluindo a África do Norte. Não há documentos exatos sôbre os focos de captura de escravos na África. O tráfico inglês parece ter escolhido a Serra Leôa como foco principal de procedência dos escravos. Mas escravos vieram também de todas as partes da Costa Ocidental, do Alto Níger, da região dos Desertos saarianos, do Senegal, do Lago Chad, do Sudoeste Africano, do Delta do Zambeze, da Costa do Sudeste (9).

Vários autores discutiram as origens tribais dos escravos. O missionário alemão Ollendorp (10) achou que os escravos vindos para o Novo Mundo pertenciam a tribos que se estendiam do rio Gâmbia às bacias do Níger. Os nomes tribais dos escravos da Jamaica foram investigados por Bryan Edwards, um historiador clássico das Índias Ocidentais. Ele achou que êstes escravos provinham dos Kromantyns (da Costa do Ouro), dos Pawpaw (Popo), dos Ebo (da baía do Benin) do Congo, de Angola...

Muitos outros documentos, francêses, inglêses, holandêses, espanhóis, portuguêses... referem-se aos pontos de origem africana do tráfico (11).

<sup>(9)</sup> Cf. Negro Year Book, cit., pág. 305.

<sup>(10)</sup> Cf. Herskovits, loc. cit., pág. 238.

<sup>(11)</sup> Para a análise destes documentos: M. J. Herskovits, On the provenience of New World Negroes, Social Forces, vol. XII, 1933, págs. 248 e segs. — Será interessante citar as regiões principais do tráfico, segundo os documentos do Centro de Nantes, (Gaston-Martin, Nantes au XVIII. Siècle. L'Ere des Negriers (1714-1774), d'après des Documents Inédits, Paris, 1931, cf. Herskovits, loc. cit., pág. 294);

Os documentos da escravidão, apresentam-se, porém, falhos por várias razões: os Negros eram capturados em qualquer região, mesmo no profundo interior, sem descriminação de procedência e embarcados em portos da costa, que reuniam assim escravos de várias tribos e de várias regiões muito diferentes às vezes; os nomes que traziam eram quase sempre dêstes portos de procedência, comportando, portanto, uma informação falsa; muitos dos documentos alfandegários, e "asientos" dos senhores desapareceram ou foram destruídos, como aconteceu no Brasil... Tudo isso originava uma vasta confusão sôbre a exata procedência dos povos negros importados ao Novo Mundo.

b. Pays de Galawar et côte de Malaguette... On y fait la traite des noirs de Sierra-Leone au Cap de Monte... La

traite reprend à Junko de Sestre ...

c. Côte d'Ivoire et côte de Quaqua du cap des Palmes au cap des Trois-Pointes. — Ce sont surtout les Hollandais qui font la traite sur cette partie de la côte, grâce à l'appui que leur prête leur fort d'Axim...

d. Côte d'Or, entre le cap des Trois-Pointes et la rivière de Volta. — C'est le véritable centre de la traite nègrière, et là où l'effort des nations européennes a été le plus méthodique et le plus considérable. Sur un espace de soixante-quinze lieues on ne compte pas moins de vingt-trois forts...

e. Royaumes d'Ardra et de Juda. — Les nègres y sont nombreux, on y trouve aussi quelque peu d'or que les Portugais portent au Brésil... Les nègres sont d'une excellente qualité;...

f. Royaumes de Bénin et d'Aweri, entre le Bénin et le cap Formosa. — On y trouve encore des nègres au Bénin et aux Grand et Petit Kalabar. Mais ils sont de qualité inférieure... Au-dessous de la rivière Camaron, il n'y a plus des noirs, mais on y traite encore utilement de l'ivoire, de la cire et du miel...

g. Côtes de Loango et d'Angola. — ... Les noirs y sont très nombreux, surtout à Louangue (Loango), mais leur qualité

est loin de valoir celle de la Côte d'Or...

a. Le Sénégal, — Cette côte... est interdite à la traite française par suite du privilège de la Compagnie des Indes, 'mais les Anglais ne sont point soumis à cet exclusif'...

Um critério inverso foi, então, utilizado pelos cientistas que se dedicaram ao problema do Negro no Novo Mundo: o estudo das suas características culturais e o seu cotejo com os padrões de cultura no habitat de origem. Foi êste o critério utilizado pelo prof. Nina Rodrigues no Brasil e, depois dêle, pelos demais investigadores, nas outras partes do Novo Mundo. O estudo das formas culturais — religiões, folk-lore, organização social, cultura material... — dos negros no Novo Mundo autoriza assim o seu paralelo com os focos originais de cultura, para podermos concluir a que tipos africanos se filiam.

Com o estudo das sobrevivências religiosas, folklóricas, artísticas, dos africanos no Brasil. Nina Rodrigues, já no seu tempo, havia concluido pela predominância da cultura yoruba, entre nós, a que se seguiram as culturas gêge (ewe), e outras do Sudão ocidental; os trabalhos dos pesquisadores que se lhe seguiram, acentuaram o reconhecimento dêsses padrões culturais, a que se acrescenta o valioso contingente da cultura bantu. Na 5.ª parte dêste livro estudaremos a sobrevivência das culturas africanas no Brasil.

Fernando Ortiz, em Cuba, Price-Mars e outros investigadores, no Haiti, Herskovits nas Guianas e na América do Norte... mostraram os padrões respectivos de culturas africanas sobreviventes nestes pontos.

E foi o estudo dos africanismos no Novo Mundo — religiões, linguas, folk-lore, etc. — que autorizou o reconhecimento dos padrões de cultura aqui introduzidos. Foi a zona da África Ocidental, principalmente a área do golfo da Guiné, de onde proveio o grosso dos negros escravos, com o tráfico, a julgar-se pelas culturas sobreviventes (12). Verificou-se pertencerem estas culturas

<sup>(12)</sup> Vide M. J. Herskovits, The significance of West Africa for Negro Research, The Journal of Negro History, XXI,

costa do Ouro (Fanti-Ashanti). Em proporção menor, vieram as culturas do Congo e do Sudão maometano (Senegal).



Os Negros escravos, como representantes destas culturas não se distribuiram uniformemente no Novo Mundo. A área que êles povoaram foi uma camada litorânea, que vem do litoral sul da América do Norte, estendendo-se às Índias Ocidentais, ao litoral da Tierra-Firme (Venezuela e Colômbia), e das Guianas, aí se interrompendo para continuar nas costas brasile ras, do Maranhão ao Rio de Janeiro. Dêstes pontos iniciais de entradas, assinalados pelos mercados de escravos, os Negros se estenderam pelo interior, distribuídos pelos campos de algodão, de cana de açúcar, de cacau, de café, pelos trabalhos de mineração...

E assim vemos que a área negra do Novo Mundo cobre inicialmente grande parte do vale do Mississippi, quase todas as Antilhas, as Guianas, principalmente a Holandêsa, o litoral brasileiro, nos pontos originários citados de onde foram redistribuídos para tôda a zona açucareira do Nordeste (Paraíba, Pernambuco, Alagoas...), a zona do recôncavo baiano, a zona do açúcar e do café, no Estado do Rio e S. Paulo, a zona da mi-

neração em Minas Gerais...

Quase toda a zona central e ocidental do Novo Mundo ficou imune ao povoamento negro. Os poucos escravos aí introduzidos se aclimataram mal e foram rápidamente absorvidos pelas populações indigenas (zambos do México, e da Venezuela...), ficando relegados a uns poucos no litoral.

A estimativa da população atual dos Negros em Tôda a America, é, a avaliar-se pelo cálculo do último numero

do Negro Year Book (13):

<sup>1936,</sup> págs. 15 e segs. — Id., e F. S. Herskovits, A Footnote to the History of Negro Slaving, Opportunity, XI, 193, págs. 178 e segs.

(13) Negro Year Book, 1931-1932, cit., pág. 539.

# PROPORÇÃO DA POPULAÇÃO NEGRA NO NOVO MUNDO

|                         | População<br>total | População<br>negra | Percentagem<br>Negra da<br>Pop. Total |
|-------------------------|--------------------|--------------------|---------------------------------------|
| Canadá e New Foundland  | 10.265.000         | 26.000             | 0.3                                   |
| Estados Unidos          | 122.775.064        | 11.195.550         | 9.1                                   |
| América Central         | 6.700.000          | 670.000            | 10.0                                  |
| Bermuda                 | 30.814             | 18.500             | 60.0                                  |
| Antilhas                | 10.850.000         | 7.470.828          | <b>6</b> 8.8                          |
| Brasil                  | 39.000.000         | 11.700.000         | 30.0 (14)                             |
| Resto da América do Sul | 40.000.000         | 2.400.000          | 6.0                                   |
| Total                   | 229.620.878        | 33.480.878         | 14.6                                  |

Transportando as suas culturas para o Novo Mundo, os Negros não as conservaram em estado puro. "Não é possível — escreve o professor Herskovits — agrupar as culturas do Negro do Novo Mundo em áreas culturais, da maneira como foram classificadas as civilizações indigenas na África" (15).

E isto por algumas razões principais. Em primeiro lugar, porque essas culturas não foram transplantadas em proporção equivalente. Não podemos dizer que vieram, com o tráfico de escravos, negros em grande quantidade de tal ou qual área. Está hoje verificado que a grande percentagem de negros escravos proveio de poucas fontes principais que se podem reduzir à area do Congo e subárea ocidental (zona costal do golfo da Guiné). As influências de outras áreas, a não ser a do Sudão Ocidental, foram indiretas e de menor importância.

<sup>(14)</sup> Este cálculo não corresponde ao do professor Roquette-Pinto, que avaliou em 14 p. 100, portanto em 5.600.000, o contingente negro sôbre a população total brasileira, que era de 40 milhões em 1930. O cálculo do Negro Year Book inclui a massa total de Negros e Pardos (Vide adiante, cap. XI).

<sup>(15)</sup> M. J. Herskovits, Social History, cit., pág. 242.

Em segundo lugar, estão as migrações secundárias dos Negros do Novo Mundo, amalgamando-os em grupo único, entrosando sudanêses com bantus, negros da Costa dos Escravos com negros de Angola, por exemplo. Na América do Norte, esse fenômeno é muito nítido. Alguns investigadores têm verificado que uma grande massa de negros introduzidos nos campos de algodão do Mississippi proveio das Antilhas Inglêsas e do Haiti, e não diretamente do Continente Negro.

Uma terceira razão reside na "aculturação", que é, como veremos nas conclusões dêste trabalho, o fato de duas ou mais culturas se porem em contacto, tendendo a mais adiantada a suplantar a mais atrazada. Foi êsse fenômeno que já temos estudado, no Brasil, com relação às religiões e ao folk-lore de origem africana.

Outro motivo de não podermos descriminar culturas megras puras no Novo Mundo, foi a escravidão, que alterou, em grau acentuado, o *behavior* social do Negro no Novo Mundo. Estudaremos êste fenômeno no lugar oportuno.

Acrescentaremos sòmente por enquanto que a contra-prova de que foi a escravidão um dos fatores que condicionaram a diluição das culturas negras, unificando-as num só denominador comum, está na história dos negros da Guiana Holandêsa. O Negro da Guiana Holandêsa constitui o único grupo cultural, no Novo Mundo, que conservou intactos os seus padrões de culturas africanas. E a razão está em que, revoltando-se nos séculos XVII e XVIII, figiram para as selvas (de onde o nome de Bush Negroes), libertando-se da escravidão. Fora do contacto branco, êles conservaram até hoje, como veremos mais adiante, culturas africanas originárias.

Afora êste único grupo das selvas da Guiana Holandêsa, não podemos falar em áreas ou grupos culturais dos Negros no Novo Mundo. Contudo, apesar das dificuldades de delimitação, e guiando-nos pelas características das culturas sobreviventes, mais intensas e mais marcantes, podemos considerar, ampliando uma divisão de Herskovits (16) três padrões culturais do Negro no Novo Mundo:

- a) Nas possessões antilhanas inglêsas, principalmente Jamaica e Bahamas, na Guiana Inglêsa, e nos primeiros tempos da Costa oriental dos EE. UU., principalmente nas ilhas Gullahs e na Virgínia, a cultura negra é originária da Costa do Ouro (cultura Fanti-Ashanti).
- b) Nas Antilhas francêsas, principalmente no Haiti e entre os Negros da Louisiana que foram levados do Haiti, em fins do século XVIII, a cultura negra tem uma larga parte de elementos daomeianos. Efetivamente, a religião, que é o padrão de cultura mais aparente, mostra elementos daomeianos incontestáveis (culto vodu, e instituições ceremoniais e mágicas que o acompanham), como ressalta dos trabalhos de Price-Mars, Dorsainvil e outros pesquisadores.
- c) Uma terceira divisão refere-se às antigas possessões espanholas e portuguêsas, principalmente Cuba e Brasil, onde a influência cultural yoruba foi notória, ao lado de elementos de outras culturas (bantus), intimamente amalgamadas com aquela (Fernando Ortiz, Castellanos, Nina Rodrigues, Manuel Querino, Arthur Ramos, Edison Carneiro e outros pesquisadores mais recentes).

São êstes elementos culturais que procuraremos analisar nos capítulos que se seguem.

<sup>(16)</sup> Id., ibid., pág. 242.

#### CAPITULO V

## AS CULTURAS NEGRAS NA AMÉRICA DO NORTE

Os historiadores assinalam o ano de 1619 para a primeira entrada de Negros nos Estados Unidos (1). Uma narrativa de Master John Rolfe dizia: "about the last of August (1619) came in a Dutch man-of-Warre, that sold us twenty negars". Estes primeiros negros, introduzidos na Virgínia, porém, não eram pròpriamente escravos. Até 1661, os negros nesta região, eram considerados "criados", sendo contratados pelos plantadores, ao mesmo título que os "criados" brancos.

<sup>(1)</sup> Admite-se hoje, que muito antes de 1619, já os negros houvessem sido introduzidos na América do Norte. Já nos referimos às pesquisas do professor Weiner, sôbre o Negro americano pré-colombiano. Em 1526, negros escravos eram empregados por Lucas Vasquez de Ayllon, numa tentativa de estabelecimento na costa do que hoje é a Carolina. Assevera-se que êsses escravos construiram o primeiro navio na América. Em 1527, um certo número de negros escravos tomou parte na expedição de Pânfilo de Narvaez, para conquistar a Flórida. Foi um negro, "Little Steve" que descobriu o Arizona e o Novo México (1528). Em outras expedições a Alabama, Novo México, Flórida... tomaram parte negros (Vide Wright, Negro Companions of Spanish Explorers, Amer. Anthrop., vol. IV, 1902, e Negro Year Book, 1931-1932, págs. 306-307. - Vide também Charles H. Wesley, "The Negro in the United States and Canada", in The Negro in the Americas, Howard University, Washington, 1940, pags. 72 e segs.).

A transição da "servidão" para "escravatura" foi rápida. O caráter definitivo ("servant for life"...) do contrato converteu o servo em escravo. E isso aconteceu sucessivamente em Virgínia, Maryland, Massachusetts, Conneticut, New Jersey, Pennsylvania e New York, Carolina do Sul, Rhode Island, Carolina do Norte... (2)

O movimento do tráfico de escravos continuou até 1808 e grande foi o número de negros africanos introduzidos nos Estados Unidos. Cada uma das treze colônias inglêsas da América recebeu Negros escravos para os trabalhos domésticos e para os trabalhos do campo.

A escravatura espalhou-se ràpidamente pelos campos algodoeiros do Mississippi. O contingente maior de Negros escravos veio diretamente das Antilhas, em vez da África. As pesquisas de Elizabeth Donnan o comprovam (3). Analisando os documentos dos navios de escravos que despejavam as suas cargas nos portos de New York, New Jersey e New England, Elizabeth Donnan encontrou uma grande percentagem provinda diretamente das Antilhas. O tráfico entre Charleston e os mercados de escravos das Antilhas foi intenso e êsse fenômeno é de grande importância para o estudo do Negro nos Estados Unidos.

Em 1776, o número de escravos introduzidos na América do Norte, era avaliado em 300.000 (4). E até 1855, quando foi declarada a abolição da escravidão, este número cresceu.

<sup>(2)</sup> Vide Negro Year Book, cit., pág. 307 e segs. — Há aí, uma magnífica síntese de todo o movimento da escravidão nos EE, UU.

<sup>(3)</sup> Elizabeth Donnan, Documents illustrative of the History of the Slave Trade to America, Carnegie Institution, Washington, 1930-1935, cf. Herskovits, The significance of West Africa for Negro Research, loc. cit., pág. 24.

<sup>(4)</sup> Cf. W. Dawson, op. cit., pág. 13.

O censo de 1790 indicava para uma população total de 3.929.214 almas, 757.208 negros. De acôrdo com os últimos censos a população negra atual é de aproximadamente treze milhões de negros, incluindo-se como "Negro" os "mulattoes" quadroons" e "octoroons", conforme a maior ou menor percentagem de sangue branco (5).

A grande massa dos Negros rorte-americanos se acha nos Estados do Sul. O Norte e o Oeste dos EE. UU. contam apenas um quinto da população negra total, mesmo depois do grande movimento migratório interno na década 1920-1930, quando os Negros procuraram os grandes centros industriais do middle-west. Mais de um milhão de Negros abandonaram então as fazendas do Sul e se derramaram nos grandes centros urbanos do norte, onde vivem em áreas segregadas: Harlem em Nova York, Seventh Ward em Filadélfia, South Side em Chicago, Central e Cedar Avenue em Cleveland, West End em Atlanta, partes do Northwest em Washington...

A maior parte da bibliografia do Negro nos EE. UU. é de natureza mais sociológica do que antropológica. Da parte sociológica não nos ocuparemos. Enviaremos o leitor à série imensa de publicações dos já citados Negro Year Books, das coleções do Tuskegee Institute, das Universidades de Howard e de Fisk, de The Associated Publishers, Inc. de Washington, do National Advancement of Colored People de New York, etc., etc., com suas revistas, jornais, periódicos, livros dedicados à história e sociologia do Negro nos Estados Unidos.

Qual a procedência dos Negros na América do Norte? As pesquisas de Miss Donnan (6) dão os seguintes

<sup>(5)</sup> Para o cálculo das percentagens respectivas da população negra, livre e escrava e entre a branca e a negra nos EE. UU., de 1790 a 1930, consulte-se o Negro Year Book, 1931-1932, págs. 335 e segs.

<sup>(6)</sup> Elizabeth Donnan, op. cit., cf. Herskovits, loc. cit., págs. 25-26.

resultados, concernentes aos escravos introduzidos na Virgínia e na Carolina do sul:

| ESCRAVOS IMPORTADOS PARA A VIRGÍNIA,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1710-1769 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| Fonte de origem dada como "Africa" 20.564                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |           |
| Gâmbia (incluindo Senegal e Goré) 3.652                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |           |
| "Guiné" (de fontes indicadas como Costa do                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |           |
| Ouro, Castelo de Cabocorso, Bande, Ilha                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |           |
| Bance, e Costa de Barlavento) 6.777                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |           |
| Calabar (Velho Calabar, Novo Calabar, e                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |           |
| Bonny) 9.224                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |           |
| Angola 3.860                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |           |
| Madagascar 1.011                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |
| Escravos trazidos diretamente da África                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 45.088    |
| Escravos importados das Índias Ocidentais                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 7.046     |
| Escravos de outros portos Norte Americanos                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 370       |
| Total                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 52.504    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |           |
| ESCRAVOS IMPORTADOS PARA A CAROLI                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | NA DO     |
| SUL, 1752-1808                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ,         |
| ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | •         |
| Fonte de origem dada como "Africa" 4.146                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ,         |
| Fonte de origem dada como "África" 4.146 Da Gâmbia à Serra-Leôa                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ,         |
| Fonte de origem dada como "África" 4.146 Da Gâmbia à Serra-Leôa 12.441 Serra Leôa 3.906                                                                                                                                                                                                                                                                         | ,         |
| Fonte de origem dada como "África" 4.146 Da Gâmbia à Serra-Leôa                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ,         |
| Fonte de origem dada como "África"       4.146         Da Gâmbia à Serra-Leôa       12.441         Serra Leôa       3.906         Libéria e Costa do Marfim (isto é, Costa do Arroz e do Grão)       3.851                                                                                                                                                      | •         |
| Fonte de origem dada como "África" 4.146 Da Gâmbia à Serra-Leôa 12.441 Serra Leôa 3.906 Libéria e Costa do Marfim (isto é, Costa do .                                                                                                                                                                                                                           | •         |
| Fonte de origem dada como "África"       4.146         Da Gâmbia à Serra-Leôa       12.441         Serra Leôa       3.906         Libéria e Costa do Marfim (isto é, Costa do Arroz e do Grão)       3.851         "Costa da Guiné" (Costa do Ouro ao Calabar)       18.240                                                                                     | ·         |
| Fonte de origem dada como "África"       4.146         Da Gâmbia à Serra-Leôa       12.441         Serra Leôa       3.906         Libéria e Costa do Marfim (isto é, Costa do Arroz e do Grão)       3.851         "Costa da Guiné" (Costa do Ouro ao Calabar)       18.240         Angola       11.485                                                         | •         |
| Fonte de origem dada como "África"       4.146         Da Gâmbia à Serra-Leôa       12.441         Serra Leôa       3.906         Libéria e Costa do Marfim (isto é, Costa do Arroz e do Grão)       3.851         "Costa da Guiné" (Costa do Ouro ao Calabar)       18.240         Angola       11.485                                                         | •         |
| Fonte de origem dada como "África"       4.146         Da Gâmbia à Serra-Leôa       12.441         Serra Leôa       3.906         Libéria e Costa do Marfim (isto é, Costa do Arroz e do Grão)       3.851         "Costa da Guiné" (Costa do Ouro ao Calabar)       18.240         Angola       11.485         Congo       10.924                              |           |
| Fonte de origem dada como "Africa" 4.146 Da Gâmbia à Serra-Leôa 12.441 Serra Leôa 3.906 Libéria e Costa do Marfim (isto é, Costa do Arroz e do Grão) 3.851 "Costa da Guiné" (Costa do Ouro ao Calabar) 18.240 Angola 11.485 Congo 10.924 Moçambique 243 Africa Oriental 230                                                                                     |           |
| Fonte de origem dada como "Africa"       4.146         Da Gâmbia à Serra-Leôa       12.441         Serra Leôa       3.906         Libéria e Costa do Marfim (isto é, Costa do Arroz e do Grão)       3.851         "Costa da Guiné" (Costa do Ouro ao Calabar)       18.240         Angola       11.485         Congo       10.924         Moçambique       243 |           |

Vários historiadores têm procurado descriminar os stocks respectivos de Negros escravos introduzidos na América do Norte. Mas tropeçaram com as mesmas dificuldades com que têm lutado pesquisadores nas outras partes do Novo Mundo: documentação escassa, migrações secundárias, etc., e o fato particular do tráfico "curtocircuito" entre as Índias Ocidentais e Charleston.

Herskovits advoga, por êstes motivos, o critério da distinção cultural. Mas aqui ocorre outra dificuldade. É que na América do Norte, o trabalho intenso da aculturação quase apagou os traços dominantes das culturas negras originárias. De modo que poucos africanismos "nítidos" sobreviveram, e êstes não autorizam uma descriminação absoluta das culturas originárias. Mesmo assim, com o exame dos tipos físicos, dos costumes e crenças, das linguagens, dos elementos de cultura material... conseguese apurar alguma coísa do mistério de sua procedência.

É ainda para a África Ocidental que nos voltamos aqui. O exame de algumas sobrevivências culturais nos Estados do Sul dos EE. UU., mostram serem exatos os documentos do tráfico que mencionaram o rio Gâmbia, a Costa do Ouro, a Serra Leôa, o Masse-Congo, Whidah, Fantee, Coromantine, Bosse, Ilha Bance, Angola, a Baía (de Benin?), Calabar, Eboe (Ibo)... como fontes africanas dos negros escravos (7). Tipos de tambores encontrados na Virgínia, no meio do século XVIII e recolhidos ao British Museum (8), sobrevivências dos daynames como veremos nas Guianas e na Jamaica, atestam a origem da Costa do Ouro para os negros de alguns Estados do Sul dos EE. UU.

<sup>(7)</sup> M. J. Herskovits, On the provenience, etc., cit., pág. 261.

<sup>(8)</sup> D. I. Bushnell Jr., The Sloane collection in the British Museum, Amer. Anthrop., VIII, cf. Herskovits, loc. cit., pág. 262.

Também os ritos religiosos primitivos, que foram transportados das Antilhas, mostram fontes de origem da África Ocidental, principalmente da Costa do Ouro e do Daomei. Sobrevivências bantus (Angola, Congo...) ainda autorizam o reconhecimento destas últimas fontes de origem. Examinemos de mais perto alguns dêstes africanismos culturais.

Até meiados do século passado, ainda se encontravam em alguns pontos do Sul dos EE. UU. formas religiosas negras, que se aproximavam dos cultos de origem. A migração dos Negros do Haiti para a Louisiana, nos primeiros tempos do tráfico trouxe em seu bôjo as práticas do culto vodu (chamado pelos norte-americanos voodoo ou hoodoo), que descreveremos quando tratarmos das culturas negras no Haiti. Num artigo do Century Magazine, de 1886, o seu autor George W. Cable (9) depois de descrever o "culto da serpente", na Louisiana, com o "rei" e a "rainha", a caixa da serpente, os iniciados, a assistência, assim termina sua descrição:

"... agora, um novo postulante da irmandade dá um passo dentro do círculo. Há algumas formalidades triviais, e dá-se início à dança vodu. O postulante dança frenèticamente no meio do círculo, sòmente parando de tempos a tempos para engulir com grande pressa fortes tragos alcoólicos, voltando com a maior selvageria aos seus pulos e contorsões até cair em crises convulsivas. Erguenn-no, fazendo-o voltar a si e o conduzem imediatamente ao altar, onde presta o seu juramento e, por uma pancada ceremonial de um dos soberanos, é admitido como participante completo dos privilégios e obrigações

<sup>(9)</sup> Cf. Henry Edward Krehbiel, Afro-American Folk-songs. A. study in racial and national music, New York and London, 1914, pag. 40.

da livre maçonaria demoníaca. Mas as danças prosseguem em torno da serpente. São de tal ordem as contorsões da parte superior do corpo, especialmente do pescoço e das espáduas, que ficam ameaçados de deslocamento. A rainha sacode a caixa e agita as campainhas, esvasiam-se as garrafas de rum, emquanto alterna o canto entre o rei e o côro:

Eh! Eh! Bomba hone, hone! Canga bafio tay Canga moon day lay Canga do keelah Canga li!

"Ha desmaios e delírios, tremores nervosos fora de todo controle, incessantes contorsões e vira-voltas, rompimentos de vestes, e por igual, mordidelas no corpo — como se se imaginasse uma invenção do demônio".

Por esta descrição, pode-se fazer o paralelo com o culto vodu no Haiti, como ressalta das antigas observações do Marquês de Saint-Méry sôbre o culto da serpente, a ação do rei e da rainha, a iniciação dos postulantes, os ritos da cobra-vodu...(vide adiante, capítulo VII).

Estas práticas, porém, de origem daomeiana, que foram ainda observadas em Nova Orleans, duraram pouco tempo, não persistindo como forma organizada de culto. Alguns pesquisadores ainda falam em culto vodu, no Sul dos EE. UU. Mas as práticas descritas, como por exemplo, as relatadas num livro recente de Zora Hurston (10) que colheu material em Eatonville, na Flórida, não têm nada que ver com o legitimo vodu. São cerimônias onde há curiosa mescla de espiritismo e praticas católicas e protestantes. É verdade que se fala aí em "hoodoo doctors", mas a sua atuação pouco se distancia dos pastores protestantes negros, entre alguns dos quais a incultura é

<sup>(10)</sup> Zora Neale Hurston, Mules and Men, London, 1936.

responsável pelo uso dessas fórmulas, paraphernalia e prescrições, de que Zora Hurston nos dá exemplos tão curiosos (11).

Alguns elementos culturais das Ilhas Gullah e da Virginia autorizam a julgar a origem da Costa do Ouro. Os habitantes das ilhas Gullahs, na costas das Carolinas, constituem um dos poucos grupos negros que conservaram certa pureza da sua cultura, imune do contacto com os brancos. Sua organização social, religião, linguagem... conservaram os padrões africanos primitivos (12).

As religiões negras na América do Norte, a não ser o exemplo isolado das ilhas Gullahs, perderam ràpidamente as suas características primitivas. Não se conservaram lá, como nas outras partes do Novo Mundo, nas Antilhas, nas Guianas, no Brasil, formas homogêneas de práticas religiosas e mágicas de padrões africanos. Por algum tempo pensei numa diferença entre o ritual protestante e o católico, influindo de modo diverso no sincretismo religioso: adaptação, pelo catolicismo, dos orixás yorubas, por exemplo, e reação por parte do culto protestante às praticas religiosas negras, determinando o seu desaparecimento.

Isso corresponde a uma parte da verdade, pois a razão é mais complexa (13). Nos EE. UU, os grupos dos

<sup>(11)</sup> Id., ibid., págs. 332 e segs.

<sup>(12)</sup> Vide Herskovits, Social History, etc., cit., pág. 254. — Söbre os africanismos da região costeira da Geórgia e Carolina do Sul, vide o documentário publicado pelo Georgia Writers' Project, Drums and Shadows, Survival Studies among the Georgia Coastal Negroes, Univ. of Georgia Press, 1940; sôbre os Gullahs, págs. 65, 66, 99.

<sup>(13)</sup> Os argumentos aqui explanados foram resultantes de uma troca de idéias com o prof. Donald Pierson, da Universidade de Chicago, que realizou na Bahia uma série de estudos sôbre as relações de raça e de cultura. Vide o seu livro Negroes in Brasil, Chicago, 1942, e a tradução em português, Brancos e Pretos na Bahia. S. Paulo. 1945.

escravos foram separados propositalmente, no período da escravidão e os indivíduos de um grupo étnico-cultural diluído entre os indivíduos de outros grupos. Isso determinou um esfacelamento rápido das suas práticas religiosas originais, por desaparecimento dos grupos de cultura equivalentes.

Logo depois da cessação do tráfico, as religiões negro-africanas desapareceram, porque, estando os indivíduos dispersos, separados dos seus grupos de cultura, adotaram as religiões brancas (14). Fenômeno inteiramente diverso do que se processou em Cuba, no Haiti, na Guiana Holandêsa, no Brasil (Bahia...) onde grupos de escravos do mesmo grupo de origem permaneceram juntos durante várias gerações, de modo que foram transmitindo de pais a filhos os segredos das práticas religiosas, onde sucessivamente se iniciaram.

Alguns elementos voduicos, porém, sobreviveram, mesmo com o desaparecimento de formas organizadas de cultos africanos. O uso de sortilégios, de amuletos foi generalizado entre as populações negras dos EE.UU. A doença, a morte, não são atribuídas por êles a causas naturais. E em alguns mesmo, como nos conta Dawson (15), a doença teria provindo de envenenamentos quer pelos alimentos quer pela bebida. Foi encontrado em poços onde se abasteciam dágua pessoas contra as quais se lançara a maldição vodu, um amontoado de imundícies, cabeças, patas, caudas de ratos e de lagartixas, etc., que teriam poluído a água.

Havia ainda na Virginia, "doutores de vodu" que punham sua ciência a serviço dos Negros. De um dêles,

<sup>(14)</sup> Vide E. T. Krueger, Negro Religious Expression, The Amer. Journ. of Soc., Jul. 1932; — Id., Some Factors in the Development of Negro Social Institutions in the United States, The Amer. Journ. of Soc., Nov., 1934.

<sup>(15)</sup> W. Dawson, op. cit., pág. 270.

conta Dawson o trágico fim: chamava-se Lenaire e tinha o hábito de disparar o seu fusil todas as noites em seu poço, para "expulsar os espíritos"; pela manhã às seis horas, atirava novamente para "chamá-los"; num dêstes disparos foi atacado de loucura e ateou fogo à casa.

Termina Dawson a sua narração de fatos ligados ao vodu por uma aventura ocorrida a êle próprio, na sua infância. Tinha treze a quatorze anos, quando caiu doente, de maneira inexplicável. A família e os médicos não sabiam o que fazer, quando um dia ao mudarem os forros do travesseiro, encontraram, perdido nas penas, um objeto bizarro, de um têrço de metro de comprimento, estranhamente colorido. Teria sido um vodu, atribuido a uma negra que estivera em sua casa empregada como cozinheira (16).

Afora estas sobrevivências religiosas africanas, os cultos negros desapareceram nos EE.UU. Pela dupla razão, do esfacelamento dos grupos, e contacto com a cultura branca, os Negros cedo imitaram as religiões dos brancos.

Supús por algum tempo que as "reuniões campais" (camp-meetings) e os cânticos religiosos (spirituals), das plantações do Mississippi tivessem uma origem negra exclusiva (17). Estudos mais acurados vêm mostrar a incerteza que ainda livra neste particular. Vimos que, nos trabalhos das plantações, na Virgínia, por muito tempo eram contratados como "criados", não só negros como brancos. E o camp-meeting foi desenvolvido entre os brancos e só depois transmitido aos negros (18).

<sup>(16)</sup> Id., ibid., págs. 271-273.

<sup>(17)</sup> Arthur Ramos, Religiões do Negro norte-americano, Espelho, Julho, 1935, pág. 44.

<sup>(18)</sup> É esta a opinião da maior parte dos estudiosos norteamericanos. Para documentar esta asserção, o prof. Pierson citame dois trabalhos: de Guy B. Johnson, Folk Culture on St. He-

Adotando as religiões dos brancos, os Negros deramlhes um colorido especial com os spirituals. O protestantismo acudira aos impulsos de individualismo dos negros, quando êles foram separados dos seus grupos de cultura. Logo se socorreram das narrações hiblicas, emprestandolhes interpretações que iam ao encontro dos seus anseios de liberdade, operando um trabalho de "distorção" dos dogmas religiosos com os quais pela primeira vez se punham em contacto.

Surgiu a figura inconfundível do pastor negro, sucedâneo do "doutor do vodu". E as reuniões dominicais dos negros, os frenesis dos seus revivals, os cânticos religiosos... tornaram-se célebres. É verdade que iriam desaparecer aquêles fenômenos violentos que caracterizavam a possessão vodu. Mas persistiram algumas manifestações, ligadas a processos histeróides e aos sintomas de influência que foram estudados nas religiões primitivas. Dawson conta-nos alguns casos curiosos a êsse respeito (19):

"Em Junho de 1911, três negras, gritando e cantando nas ruas de Charleston, haviam reunido em torno delas perto de duzentos negros, que ficaram logo reduzidos a um estado nervoso próximo da histeria. Convidados a se

lena Island, part II, "Folksongs", e de George P. Jackson, White Spirituals. — Alegou-se que a síncopa, os saltos vocais, as modificações dos modos maior e menor, as escalas de cinco tons..., teriam origem escocesa no ritmo (scotch snap) e céltica na melodia (escala pentatônica). Herskovits, porém, insurge-se contra êsse modo de ver, havendo êle próprio registado entre os Ashantis e no Dahomei, numerosos solos vocais, cantos no modo menor, escalas pentatônicas... Além disso, a música religiosa dos negros é muito rica, e não fica relegada apenas aos spirituals convencionais (M. J. Herskovits, What has Africa given to America? The New Republic, Sept., 4, 1935, pág. 92).

<sup>(19)</sup> Dawson, op. cit., pág. 265.

irem embora, não deixaram de fazer ruído, e uma, principalmente, que parecia dominar as outras, respondia às perguntas sobre a sua identidade que era "A mensagem do Senhor". Ela e suas duas ajudantes, a quem chamava "irmãs", tinham ouvido um apêlo do céu para correrem o mundo e pregarem "o amor do próximo". Partiram, tôdas as três, de Nova York, sem um níquel, contentando-se com o que lhes davam pelo caminho, para chegarem a Charleston depois de terem feito dezesseis quilômetros.

"Há também um velho mulato de sessenta e sete anos, Major Perry, de Batesburg (Carolina do Sul), que não sabe ler nem escrever, e que é tomado do desejo de pregar, logo que adormece. Despertado, tem o rosto desanuviado, mas não se distingue a sua conversação. Todavia, êle só tem que se de tar e ficar em sonolência, e assim falará durante 30 a 40 minutos, de maneira seguida, tomando como ponto de partida um texto bíblico, citando-o muito, e sempre de maneira correta e justa. Mantém um tom de alta moralidade, se bem que fale com o excesso de emoção peculiar às reuniões religiosas dos negros. Dizia não se lembrar de nada ao despertar; e seus conhecidos afirmam que êle tem o hábito de pregar assim todas as noites, há trinta anos..."

Estes fenômenos de iluminismo persistiram até hoje entre alguns negros. Mecanismos de influência e delírios paranóides surgem em casos de "encarnações de Deus", como o desta mulata, membro da "Church of the Living God", que nos conta Schroeder, num estudo interessante (20). Trata-se de uma mulher de trinta e cinco anos de idade, prêsa a mecanismos vários de recalque sexual, sentimento de culpa, complexos de inferioridade,

<sup>(20)</sup> Theodore Schroeder, A "Living God" incarnate, The Psychoanalytic Review, vol. XIX, Jan., 1932, págs. 36 e segs. — Na terminologia psicanalítica, Deus era o produto de seus determinantes inconscientes, o seu Super-Ego.

que a impulsionatam a um delírio místico, onde se julgava uma incarnação de "Deus", "o amor infinito", "o infinito espirito"... e como tal se dirigia aos seus fanáticos da "Casa do Deus Vivo".

Sôbre o último representante destas "encarnações de Deus", a imprensa mundial se tem ocupado em notícias recentes. É em Harlem, o quarteirão negro de Nova York. Um negro de 39 anos, George Baker, intitulou-se o "Pai Divino" (Father Divine), e dirige uma seita, cuja séde é o "Templo da Fôrça e do Espírito Divino". Outros templos, filiados à mesma seita existem em Newark, New-Jersey, assim como "reinos do ceu" em Washington, Baltimore, e até na Califórnia. A todos êsses logares, "Pai Divino" se transporta em automóveis e aviões de sua propriedade. Estes "reinos" são instalados em esplêndidos edifícios. É exigida a separação dos sexos. Há almôços e jantares, presididos muitas vezes pelo Father Divine, com uma ordem e disciplina completas.

Por tôda a parte acompanham-no seus "anjos da guarda", robustas negras que se chamam True-love, Peaceful, Faithful e Bouquet. Em Newark, as suas ajudantes chamam-se Faithful Mary (Maria Fiel) e Bishop Selskridge (Bispo Selskridge).

Em abril de 1934 — conta uma reportagem da imprensa — os seus adoradores saíram em procissão pelas ruas de Harlem. Eram uns 15.000 que levavam retratos grandes do Pai Divino com inscrições enormes que diziam: "É o Deus Todo-Poderoso". As negras vestidas de túnicas brancas, cantavam hinos religiosos e dançavam entre a multidão. Bandas de música, às dezenas, eram puxadas por tratores cobertos de legendas. Sôbre essa multidão alucinada, desce súbitamente um autogiro que conduz o Pai Divino. Todos caem de joelhos e gritam: "Paz sôbre a terra, Paz, Paz!"

A um jornalista, McKay, que publicou para The Nation, um estudo interessante sobre a seita de Father Divine, êste declarou: "Eu sou o representante do Universo por meio da cooperação do espírito e da mente, no que é a realidade. Não posso desviar-me do que é fundamental. As classes e as massas todas têm que aceitar a Mim. E com o tempo também os governos terão que reconhecer a minha Lei".

A seita de Father Divine logrou um sucesso retumbante. Contam-se por milhares os seus adeptos. E entre os seus "anjos" a imprensa relatou com grande ruído, o caso de Henriette Snowden, branca, de importante familia de Boston, que se deixou dominar pela popular religião, havendo recebido dos negros os nomes de "Anjo Branco" e "Glória Iluminada" (21).

Afora êsses casos de iluminismo religioso e de seitas especiais ligadas a êsses Cristos negros, as seitas dos negros norte-americanos eram decalcadas das religiões protestantes, principalmente das Igrejas Batista e Metodista, ou igrejas particulares baseadas numa interpretação doutrinária especial de um ponto da Bíblia, como House of Prayer, House of God, Church of God, etc.

O que eram essas "igrejas de preces" (Houses of Prayer, Maisons de louanges), nos Estados do Sul, no

<sup>(21)</sup> Os últimos telegramas de Nova York informam que Father Divine se acha envolvido num processo policial por haver agredido o oficial de justiça Harry Green. As suas desventuras aumentaram, com a destruição, por um incêndio, de um dos "céus" e com a traição de Faithful Mary. A "fiel" Maria acaba de declarar públicamente que Father Divine "não é Deus, porque Deus está no céu, acima de nós todos, e não em nenhum indivíduo exclusivamente, aqui na terra". — Sôbre o Harlem e o Father Divine há hoje uma grande bibliografia. Vide, entre Ottros, o documentário de Claude McKay, Harlem: Negro Metropolis, New York, 1940.

comêço do século, vejamos o que escreve Dawson que ouviu de um pastor negro a descrição de uma cerimônia semi-religiosa, na Carolina do Sul, em 1904 (22):

"Há, na ilha de Santa Helena, umas trinta maisons de louanges, como são chamadas; há dois séculos os negros têm o hábito de se reunir aí nas terças, quintas e sábados, à noite. Faziam-no, aliás, em todas as habitações. Sabado, à noite, fui tambem ali, levantando-me do leito à meia-noite, para partir em companhia do professor J. L. B....

"Um dos veneráveis da reunião me reconheceu na assistência e logo me pediu "que me juntasse a êles e fizesse alguma coisa para mostrar se eu pertencia ao diabo ou a Deus..." Seria preciso rezar, cantar ou pregar. Depois de três recusas, tive que consentir em dizer algumas palavras. Depois, foi dada a benção e começaram as cerimônias que deviam durar até domingo de manhã às

cinco horas.

"Foram retirados os bancos da sala e levados ao sótão, ficando apenas dois ou três, alinhados na parede, para os velhos. Estes, na maior parte começaram a fumar seus cachimbos, enquanto que muitos dos jovens foram comprar qualquer cousa para comer. E'/preciso dizer que tais restaurantes noturnos estão sempre instalados perto das maisons de louanges, e não fecham durante a noite.

"Uma velha iniciou um hino: "Pecadores, aprontai-vos". Aquêles que tinham ficado fora enquanto durava o serviço religioso, entraram logo e puzeram-se a marchar em círculo, dando-se as mãos. Um homem, dotado de bela voz, colocou-se no centro para conduzir os cânticos. Ensinaram-me que a maior parte dos que formavam o círculo eram pecadores, que não faziam parte de nenhum culto. O movimento fazia lembrar um cake-

<sup>(22)</sup> Dawson, op. cit., págs. 266-267.

walk do velho estilo. Os mais velhos não tomavam parte na dança, porque tinham as pernas endurecidas, mas gritavam para encorajar os que estavam no círculo. Ouviam-se conselhos estridentes, tais como: "Levanta o pé, minha filha, ou êsse rapaz andará mais forte que você!" "Atenção, meu rapaz, esta moça tem os olhos em você!"

"Todos estavam banhados de transpiração,

"Depois da primeira volta, os dançarinos tiraram parte de suas roupas. Os paletós dos homens, os manteaux das mulheres foram atirados confusamente a um canto, e um velho me gritou: "Agora, o Sr. vai ver a dança".

Uma criada de Charleston tambem fez a Dawson um relato de suas aventuras, que aqui vae transcrito no francês dialetal da Louisiana:

"Tous nègres couri pou' fait yé salut. Mo" 'tais allée mo' même. Et mo' 'oir tout moune sauvé, et pas grand comme ça de salut pou' moin! Rien pou' moin, et tout moune qui roulait par terre, yé si heureux avec yé salut dans yé mains! Mo' 'tais besoin salut, moi! Et mo' pas capable trouver li! Mo' pas 'blié soir quand pasteur Brown pellé moi dans l'église pou' faire prière tout haut! Mo' 'tais peur, mo' 'tais tombée par terre, tant mo' tremblais. Et quand Christine 'tait planté moi debout et tchambo moi, mo' ouvri moin la gueule ct mo' bêlé: "'Grand Jé Seigneur! ça c'est Enfer!" Et tous tombés sur moi, et versé moi par terre et rouler moi sous banc et asseoir yé sur mo' la tête pou' fait moi taire! — Moi 'tais besoin salut heæuçoup; moi 'tais besoin religion, tout moune appé 'trapper li, et comme pasteur pas trouver assez pou' donner moi, mo' 'tait allée dehors 'mander bon Jé 'voyer moi ça sans 'teindre pasteur paresseux.

"Mo' 'tais allée la nuit noire dans cimetière, et mo' 'tais assise sur tombeau. Là mo' prié bon Jé tant mo' tais connais. Mo' dire: "Bon Jé! Mo' méchant! Mais sautres là-bas pis que moin! Yé si pourri yé pas capable fait mo' salut! Mo' tout seude à chercher religion! Et mo' pas trouvé li! Mo' dis bon Jé y a qué li et moin pou' 'ranger ça, et trouver moyen si moyen y avait.

"Mo' prié tout' nuit-là, et tout nuit prochain Mo' dis tout ça mo' 'tais connais! Et bon Jé li pas bougé! Mo' fini par fâcher. Mo' 'tais levée 'lors, et mo' dis, bon Jé si c'était si tant la peine pour li faire mo' salut, faut pas se déranger pou' p'tit misère comme ça! M'a pren' d'autre chose, qui plus facile et mo' jamais embêter li encore! Mo' 'tais levée, pou' finir saffaire-là. Quand-qué-cé-çá mo' 'oir? Là, sur tombeau, à côté moin, mo' 'oir mo' yé religion! Mo' trappé li vite, et mo' mette li dans mo' la poche. Li là encore! Mo' tchambo li bien!" (23).

Creio que estas cerimônias marcam a transição dos cultos vodus para as reuniões religiosas protestantes. Estas reuniões, embora copiadas dos cultos Batista e Metodista, com o seu inevitável pregador negro e a assistência contricta, tinham contudo iniludível facies negro: os cânticos religiosos acompanhados de palavras e de bater dos pés, os intrumentos de percussão como os tamborins, a possessão pelo Espírito Santo, que se manifestava nas danças, e revelada pelos "shouts", isto é, nos pulos que caracterizam o comportamento motor dos serviços religiosos negros... (24)

As reuniões destas igrejas negras são quase sempre à noite. Homens e mulheres vão testemunhar o seu fervor e a sua devoção ao Senhor, the Lord (em gíria negra: De Lawd). Os cânticos são indispensáveis, e acompanhados quase sempre de tamborim, e, nos templos mais ricos, de piano, tamborins, campainhas e címbalos. O ritmo é ainda marcado pelas palmas e bater dos pés. Os cânticos, puxados por um solista e respondido pelo côro, chamam-se spirituals (25), de uma beleza que não escapou à atenção de estetas e musicólogos.

<sup>(23)</sup> Dawson, op. cit., págs. 268-269.

<sup>(24)</sup> Herskovits, loc. cit., pág. 255.

<sup>(25)</sup> Para o estudo dos spirituals: T. P. Fenner, Religious Folk Songs of the American Negro, Institute Press, Hampton, 1909; — C. J. S. Ballanta, St. Helena Spirituals, New York, 1925; — R. Nathaniel Dett, Religious Folk Songs of the Negro, New York, 1925; — J. W. Johnson, Book of American Negro Spirituals, New York, 1925; — Howard W. Odum and Guy B. Johnson, The Negro and his Songs, Chapel Hill, 1925; etc.

Estes spirituals cantam os anseios, as súplicas, as queixas, as aspirações da alma dos Negros americanos. A maior parte dêles é constituída de motivos bíblicos que os Negros adaptaram à sua imaginação criadora, e atingem por vezes, a exaltações místicas de um efeito prodigioso:

Go down, Moses
Way down in Egypt land,
Tell ole Pharach,
To let my people go.

Todas as personagens do Velho desfilam nesses spirituals. A liberdade com que os Negros as tratam bem mostra a concepão ingênua que êles fazem do céu, com De Lawd, Brudder Moses, Brudder Daniel, Gabriel, e os outros anjos, Jacob, Ezekiel, Eligah...

Neste drama delicioso que é "Green Pastures" de Marc Connolly (26) ao mesmo tempo sátira e lirismo, podemos ver o que é o Velho Testamento para a imaginção negra, uma narração que é uma crônica de milagres, um "céu de três dimensões", país maravilhoso, com festas onde há peixes fritos, um Senhor camarada que conversa com todos, um Anjo Gabriel que executa as suas vontades, e longos, longos campos verdes, onde se cruzam

<sup>(26)</sup> Green Pastures foi levado pela primeira vez à cena em Nova York, em 1930. De então em diante percorreu mais de duzentas cidades, em sete anos de representação consecutiva. Levado ao cinema, onde foi dirigido pelo próprio Marc Connolly, com o artista negro Rex Ingram, no papel principal, a sua aceitação foi entusiástica. Foi classificado um dos primeiros filmes, da produção de 1936 de Warner Bros. No Rio de Janeiro, a nossa incrível censura cinematográfica quís impedir-lhe a representação, não sei por que motivo. Exibido afinal, na tela do Alhambra, lá durou muito mal uma semana. No dia da estréia, na sala quase vasia, contei meia dúzia de pessoas que compraram bilhetes por engano...

Negros com azas, que fumam grandes charutos, numa alegria ruidosa e perpétua...

As glórias do Senhor perpassam nesses cânticos sagrados:

My Lord is so low, you can't get under Him My Lord is so high, you can't get over Him You must come in and through de Lamb

O Senhor é chamado com vários nomes: My Lord, God-er-might, King Jehobah...

Upon the mountain Jehobah spoke
Out o'his mouth come fire an' smoke.
My God a walkin' down hebbenly road
Out o'his mouth come two-edged sword

As narrações do Velho Testamento servem de exemplo e de estímulo:

O sisters, can't you help me sing? For Moses' sister did help him

O céu e o inferno, o dia de juizo, a história dos milagres bíblicos, as profecias, os salmos... tudo isso é transportado para os spirituals... O diabo ocupa um lugar de destaque nas canções religiosas negras. Ele provoca um terror constante, porque é o inimigo proverbial da raça. Nos antigos spirituals. há cânticos do Velho Satan (Old Satan e Ole Satan), que não mais existem nos tempos atuais (27):

Ef you want to see old Satan run, Jes fire off dat gospel gun.

Old Satan is a liar an'conjureer, too, An' if you don't mind he'll conjure you

<sup>(27)</sup> Odum and Johnson, op. cit., pág. 39.

O Novo Testamento é também cantado. Jesus, Maria, os Apostólos... King Jesus (28) está nos mais belos spirituais negros:

Now my Jesus bein' so good an' kind, My Jesus lowered his mercy down. An' snatch me from de doors of hell, An' look me in with him to dwell

As cenas da crucificação são expressas, com uma alta intensidade dramática em versos como êstes:

They nail my Jesus down,
They put him on the crown of thorns
O see my Jesus hangin' high!
He look so pale an' bleed so free:
O don't you think it was a shame,
He hung three hours in dreadful pain?

O sentido humano e social dos spirituals negros já foi analisado por vários exsaistas. Du Bois, o famoso autor de The Souls of the Black Folks, acha que detrás da simplicidade primitiva, da imaginativa infantil das canções religiosas negras, se oculta uma profundidade trágica de experiência emocional, só comparavel à experiência espiritual dos Hebreus nos Salmos.

Mecanismos psicológicos de satisfação, de compensação, sobem dos versos plangentes destas canções, exprimindo escapes, reprovações, anseios, protestos da "linha de côr", ou transportes místicos que a união de duas mentalidades poderia ocasionar. Os cânticos de "hallelujahs" atingem a um pathos inimaginável: é o acme de um protesto de liberdade e de felicidade, que se originou nos tempos da escravidão e se continua nas tentativas de super-

<sup>(28)</sup> Id., ibid., pág. 43.

compensação do complexo racial... (29) E' fase culminante das cerimônias, quando os cânticos e as danças terminam nos "shouts", num delírio que se apossa de tôda a assistência, cantando em côro, em transportes motores que lembram o vodu dos primeiros tempos coloniais.

A análise musicológica dos spirituals já foi realizada por vários autores. Krehbiel (30) foi procurar as suas origens africanas, examinando as modificações da escala, as características rítmicas, etc., embora a síncopa negra seja uma questão debatida (veja mais adiante, o estudo sobre a música nas Guianas).

A influência dos spirituals entre os compositores norte-americanos e modernistas europeus é formidável (31). Não só os músicos negros da presente geração americana, Nathaniel Dett, Carl Ditton, Ballanta Taylor, Edward Boatner, Hall Johnson, Lawrence Brown... (que têm explorado de preferência as formas corais), mas europeus como um Darius Milhaud, um Strawinsky... foram buscar inspirações nos folk-songs negro-americanos.

Os spirituals sairam dos campos do Mississippi e foram levar ao mundo inteiro a mensagem de sentimento e de protesto de todo um povo de côr...

As igrejas atuais do Negro norte-americano podem ser divididas em três grupos, segundo Billings (32). O

<sup>(29)</sup> Vide Odum and Johnson, op. cit., págs. 16 e 55. Para o estudo psicanalítico dos mecanismos de compensação e sentimentos de amor, ódio, mêdo, nos spirituals: Billings, loc. cit., págs. 429 e segs.

<sup>(30)</sup> Henry Edward Krehbiel, Afro-American Folksongs, cit., págs. 42 e segs.

<sup>(31)</sup> Vide Alain Locke, The Negro Spirituals in "The New Negro", New York, 1925, págs. 199 e segs.

<sup>(32)</sup> Billings, loc. cit., págs. 426 e segs.

primeiro grupo, de negros puros (Black group) procurou as igrejas Batista e Metodista, fundando associações originais como: Hard Shell Baptist, Puritan Baptist, Bibleway Baptist, etc. Ou então se espraiou numa multidão de pequenas seitas "bíblicas" como as já citadas House of Prayer, House of God, etc. E' neste grupo que se encontrariam, em seus aspectos mais puros, as características tradicionais, que já examinámos, das associações religiosas do negro norte-americano: a música típica, com os seus rítmos sincopados, os spirituals, as imprecações, as danças, as contorsões, o shout, a possessão pelo Espírito Santo...

Os dois grupos seguintes, de pardos e claros (Brown Group e Pale Group), mais bem educados ao contacto dos brancos, procuram se organizar em poderosas corporações. Assim, os negros do Brown Group, na sua quase totalidade, se distribuem entre Metodistas e Batistas, ao passo que os do Pale Group se aproximam dos Católicos, Episcopais, Presbiterianos e Congregacionistas.

Billings, naturalmente imbuído de preconceitos raciais, argumenta que o Negro se aperfeiçoa nas sua crenças à medida do seu clareamento epidérmico. E o Pale Group quase se confunde nas suas crenças com o branco norte-americano, porque, segundo Billings, o color complex se tornaria progressivamente menor. Não cogita Billings das condições económicas e culturais dos vários grupos de negros, quer sejam blacks, browns ou pales. Não investiga outros fatores ligados à procedência dos tipos negros, à influência do meio, à sua maior ou menor facilidade de contacto com os brancos, à aproximação dos meios de cultura e sua conseqüente aquisição, etc. A parábola de aperfeiçoamento descrita pelo Negro norte-americano, no campo de suas crenças, é assim uma conquista primordial da aculturação,

No que concerne às sobrevivências africanas entre os Negros dos Estados Unidos, nota-se que os sociólogos não concordam com os antropólogos. A maior parte dos primeiros nega a existência daqueles africanismos, quer na vida secular, quer na vida religiosa dos Negros da grande república norte-americana. E' um fenômeno sócio-psicológico que Herskovits analisou num livro recente (33). Herskovits procura provar, à luz de velhos e de novos documentos, a existência dessas sobrevivências no Novo Mundo. No que concerne a outras partes do Novo Mundo (Cuba, Haiti, Guianas, Pequenas Antilhas, Brasil...), o fato tem sido largamente comprovado. Mas no que concerne aos Estados Unidos, grande parte de estudiosos negam a existência daquêles africanismos. No entanto, as evidências são numerosas.

Na vida secular, êsses africanismos são também frequentes (34): o comportamento motor, nas atividades diárias, vestes e decorações, especialmente em vários pontos do sul dos EE. UU., certos aspectos de "associações" religiosas e de trabalho, a estrutura de família (contra a opinião até de sociólogos negros como Frazier) e grande número de atitudes e modos de comportamento.

Na vida religiosa, além de certas sobrevivências dos cultos africanos que já passámos em revistas e principalmente os casos dos revival meetings, há a assinalar ainda o que se segue. Puckett, num livro de ampla ducumentação, compendiou uma larga lista de crenças populares entre os Negros do Sul dos Estados Unidos (35). Ele estudou as bases emocionais do Negro como ligadas a origens africanas, passando em revista as práticas fune-

<sup>(33)</sup> Herskovits, The Myth of the Negro Past, New York, 1941.

<sup>(34)</sup> Id., ibid., págs. 143 e segs.

<sup>(35)</sup> N. N. Puckett, Folk Beliefs of the Southern Negro, The Univ. of North Carolina Press, 1926.

rárias, histórias de fantasmas e espíritos, conjuração e voduismo, amuletos, símbolos, medicina mágica, tabus, superstições, etc. Embora muitas dessas práticas temham influências européias, não se pode deixar de reconhecer as origens ou pelo menos as "côres" africanas em grande parte das mesmas. As práticas voduicas, especialmente da Louisiana, essas então têm francas origens africanas, e as suas sobrevivências atuais ainda são de relativamente fácil verificação (36).

E' estranhável que os estudiosos norte-americanos do Negro ainda não tivessem empreendido pesquisas entre os Negros do seu país, de caráter análogo às que têm realizado em outros países. E' o que aliás lastima Herskovits, indicando a existência dessas sobrevivências e tra-

cando diretrizes para futuras pesquisas (37).

Numa recente viagem à Louisiana, a convite da Louisiana State University, tive ocasião de conviver durante cinco meses entre várias comunidades negras de Louisiana e Estados vizinhos. Infelizmente, minhas tarefas de ensino não me deram tempo para pesquisas demoradas. Mas sugeri o assunto aos meus estudantes e alguns dêles apresentaram dados interessantes. Uma das minhas alunas, Mrs. Sue Lyles Eakin, está agora realizando pesquisas nesse sentido e aproximei-a do Prof. Herskovits. As notas que ela já colheu em algumas fazendas da Louisiana revelam a existência de práticas mágicas e religiosas ligadas a sobrevivências voduicas, como os tobies tão disseminados entre os Negros. Os voodoo doctors vendem êsses tobies de que há larga circulação. A comercialização dessas práticas já atingiu alguns drug stores que vendem êsses tobies através de agentes locais. Há pós, perfumes, raízes, dentes de jacaré, óleos e certas plantas... para problemas de amor ou de dinheiro.

<sup>(36)</sup> Id., ibid., págs. 177 e segs.

<sup>(37)</sup> Herskovits, loc. cit., págs. 207 e segs.

Outra minha aluna, Mary Searles, no trabalho de fim de curso, procurou classificar os tobies, em grande número na Louisiana, muitos dos quais vendidos por uma Companhia de Chicago (!). Alguns dos nomes são típicos: Great Go-Bo Brand Incense, Black Cat Candles (com a explicação: "têm sido usado nas práticas misteriosas Voo-Doo"), Lucky Mo-Jo Candles, Boyberry Candles, St. Joseph's Mixture, John the Conqueror root, Jinko Brand incense, Mo-Jo Brand Lodestone Big Oufit, etc., etc.

Outros pontos dos EE. UU. revelariam também um alto interêsse para o estudo de africanismos, como os negros Gullah da Carolina do Sul, os negros da zona costeira da Georgia (38). Infelizmente os africanistas norte-americanos não têm estudado o material de casa, com a mesma intensidade com que o têm feito alhures.

O folk-lore negro norte-americano surgiu também dos campos de plantações do Mississippi. Histórias, legendas, canções, provérbios... é isso uma rica coleção folk-lórica, como a colhida por Joel Chandler Harris, na sua série de Uncle Remus (39). Nos contos populares, antigos herois africanos nos vêm contar as suas proezas. O ciclo dos animais é extenso: o coelho, a raposa, a tartaruga... São legendas das velhas plantações, histórias curiosas, de um sentido social que as fábulas africanas costumam possuir. Qual a criança dos EE. UU. que não conhece as peripécias de "B'rer Rabbit", ou de "B'rer Fox"? O ciclo da tartaruga (Terrapin) põe-nos em contacto com as histórias da tartaruga, na Costa dos Escra-

<sup>(38)</sup> Vide p. ex., o documentário, já citado, Drums and Shadows. Survivals studies among the Georgia Coastal Negroes.
(39) Joel Chandler Harris, Uncle Remus and his Friends, 1892; — Id., Uncle Remus, his Songs and his Sayings, 1920; — Uncle Remus, or Mr. Fox, Mr. Rabbit, and Mr. Terrapin, World's Classics, 1930.

vos, e faz-nos lembrar o seu paralelo com os contos dos negros brasileiros (40).

Nestes contos, colhidos por Chandler Harris, vamos encontrar fragmentos míticos (história do dilúvio, como o mundo foi feito etc.), onde já há nítidas influências das marrações bíblicas; contos "etiológicos" ("porque o Negro é preto") e contos de fundo moralista, onde se exaltam as qualidades de astúcia, de valentia, etc., e se condenam as más ações.

Os proverbios e os ditos das plantações são também de uma grande riqueza. A herança africana é evidente e o paralelo pode ser feito com os provérbios, os ditos, as parlendas de outros pontos do Novo Mundo. A coletânea das plantações equipara-se principalmente ao rico material que Parsons colheu nas Antilhas.

Por fim, as canções. Afora as canções religiosas, que já examinámos, os revival hymns, os spirituals, os negros norte-americanos possuem ainda um riquíssimo material de canções populares. São principalmente as canções de trabalho (work songs, labor songs), as canções das plantações (plantation songs), as canções de berço (coon-songs), de uma fertilidade prodigiosa (41).

Em algumas destas antigas canções, ainda se pode verificar a intromissão de palavras africanas como, por

<sup>(40)</sup> Id., Uncle Remus, or Mr. Fox, etc., op. cit., págs. XII e segs.

<sup>(41)</sup> Para o folk-lore das plantações: J. H. Cox, Folk Songs of the South, Harvard University, 1924; — T. P. Fenner and F. G. Rathbun, Cabin and Plantation Songs, New York, 1891; — H. Thomas Talley, Negro Folk Rhymes, New York, 1922; — John Wesley Work, Folk Songs of the American Negro, Nashville, 1915; — Harriet Turner, Folk Songs of the American Negro, Boston, 1925; — Howard W. Odum and G. B. Johnson, The Negro and his Songs, op. cit.; etc.

exemplo, neste corn-shucking song colhido por Chandler Harris (42):

Oh, de fus' news you know de day 'll be a-breakin' (Hey O! Hi O! Up'n down de Bango!), etc.

Da mesma maneira que nos spirituals, os Negros cantam aqui as suas preocupações de cada dia, os seus sentimentos, as suas revoltas, as suas concepões... Originados no ritmo dos seus trabalhos primitivos nas plantações, essas canções avassalaram progressivamente tôda a sua vida social. Elas têm assim um sentido sociológico: são "social songs", como lhes chamam Odum e Johnson (43). A vida dos campos e a vida das cidades, as peripécias de cada dia, o amor e o ódio, o ciúme e a vingança, a "limha de côr"... tudo isso perpassa nos versos dessas canções.

Pelo mesmo motivo que sucedeu com a religião, o folk-lore do negro norte-americano perdeu ràpidamente as características africanas. Estas, porém, sobreviveram não só em poucas palavras africanas, como no exemplo já citado, mas ainda em outras características do folk-lore primitivo, como a ingenuidade, a malícia, a sátira, as repetições...

Nos cantos de trabalho e nos cantos sociais, em geral, as repetições são frequentes. Nos dance-songs, por exemplo, as repetições dos versos acompanham as repetições rítmicas:

Lost John, lost John, lost John Lost John, lost John, lost John

Lost John, lost John, lost John Help me to look for lost John, etc. (44)

<sup>(42)</sup> Joel Chandler Harris, op. cit., pág. 159.

 <sup>(43)</sup> Odum and Johnson, op. cit., págs. 148 e segs.
 (44) Id., ibid., pág. 227,

ou em cantos de trabalho, como êste:

Baby's in Memphis layin' around Baby's in Memphis layin' around Baby's in Memphis layin' around

Waitin' for de dollah I done found, I done found; Waitin' for de dollah I done found (45).

Não foram processos regressivos, arcaicos, de que a poesia modernista lançou mão, criando todo um "primitivismo", que invadiu tambem a música? Nêstes work songs, a estética muito tem a aprender. Frases descritivas, figuras de retórica, faculdade imaginativa, efeitos onomatopaicos, certas dominantes emocionais, exclamações, ritmo, intensidade dramática e, por vezes, um pathos de alto poder místico e passional... tudo isso se encontra nesses cantos do Negro das plantações.

Podemos considerar hoje três grupos gerais de canções negras. O primeiro grupo é folk-lore legítimo: originou-se das plantações, dos ritmos do trabalho, dos camp-meetings... O segundo grupo, são cantos modificados ou adaptados pelos negros, de velhas canções brancas. O terceiro grupo, são os modernos "hits" e "blues", onde intervem a virtuosidade individual. De fundo emocional negro, os blues invadiram o mundo, através do cinema falado.

Dos spirituals, dos work-songs, destas canções plangentes do Negro do Sul, dos ritmos novos do banjo, saíram estas modalidades da dança e da música do Negro norte-americano, que avassalaram o mundo inteiro. Dos primeiros ritmos da dança negra, do cake-walk, do rag-time, vieram as dansas mais modernas, o shimmy, o

<sup>(45)</sup> Id., ibid., pág. 248.

charleston, c mais recentemente, o big-apple, o swing, o jitterbug, o boogie-woogie... (46)

Dos spirituals, surgiram os blues, que a princípio rolaram anônimos pelas ruas de Nova Orleans e pelos barcos do Mississippi... Melod as e rítmos desembocaram por fim no jazz (47). Superpondo uma série de instrumentos de sôpro e de corda, ao banjo primitivo das plantações, o jazz-band chegou a ser formado. Dos saxofones, trombones, banjos, bateria... salta uma complexidade de ritmo e uma riqueza polifônica que assombraram os eruditos da música. O jazz foi a primeira música ocidental que empregou o quarto de tom e produziu aberrações tônicas que só no oriente cram encontradas.

Compreende-se por que a música negra tenha impressionado tão vivamente os músicos europeus. Depois de Dvorak, que compoz a famosa Sinfonia do Novo Mundo, Debussy, Cyril Scott, Strawinsky, Milhaud, Casella, Honneger, Jean Wiener... foram procurar inspiração nos ritmos negros.

As línguas africanas quase não sobreviveram nos EE. UU. como em outras partes do Novo Mundo, onde se

<sup>(46)</sup> Para a parte musical dos spirituals, vide J. W. Johnson and Rosamond Johnson, The Books of American Negro Spirituals, New York, 1940. Para a discussão da presença ou ausência de elementos africanos, vide Herskovits, op. cit., págs. 263 e segs.

<sup>(47)</sup> A origem da palavra é uma questão controversa. Conta-se de um negro Jasbo Brown, que tocava nos cabarets de Chicago, executando os blues de W. C. Handy. O entusiasmo da assistência levava-a pedir frequentes bis: "More, Jasbo! More, Jas, more!" É possível que Jasbo tivesse dado origem à palavra Jazz. — O grande organizador do jazz-band foi, porém, o branco Irving Berlin, a que se seguiram famosos orquestradores como Will Marion Cook, Paul Whiteman, Sissle and Blake, Sam Steward, Fletcher Henderson, etc. As "syncopated orchestras" espalham-se hoje pelo mundo inteiro,

poude mesmo reconstituir todo um vocabulário. Não se conservando, na América do Norte, nenhum corpo organizado de religiões e cultos negros, nem qualquer outra forma espiritual, a língua, mecanismo de expressão dessas formas culturais, teve tendências a desaparecer. Apenas em antigos spirituals, ou em locuções isoladas, vamos encontrar certas palavras onde se pode reconhecer a origem africana.

A fonética negra, porém, influenciou profundamente o inglês, popular, principalmente dos Estados do Sul. Por isso, os autores americanos se julgam autorizados a falar de um Negro English, com alterações curiosas, prosódicas e sintáxicas, que lhe dão um sabor peculiar. Na colossal obra de Mencken (48) vamos encontrar um estudo pormenorizado dessas alterações.

Resumamos aqui as mais frequentes (49). Nos versos, as consoantes finais são comumente silenciosas. Há abrandamentos de consoantes, supressões, elisões, More, before, door, etc., pronunciam-se mo'.befo'. do'... Fire, é fier; like é lak; last e past, las' e pas'... Lord pronuncia-se lawd; and, an'; the é de: there, dere: this, dis, etc. Aféreses ocorrem frequentemente: because. torna-se' cause; enough é 'nuf; about, 'bout... Sincopes e apócopes, de igual maneira. Formas coloquiais de verbos, partículas rítmicas, alterações sintáxicas, de vária natureza, tambem são encontradiças. Já vimos exemplos de Negro English em alguns spirituals e work-songs transcritos.

As pesquisas recentes do Dr. Lorenzo D. Turner, da Fisk University vêm provando a existência de inúmeros africanismos linguisticos entre os Negros de algumas áreas dos EE. UU. principalmente da costa da Ca-

<sup>(48)</sup> H. L. Mencken. The American Language, New York, 1936.

<sup>(49)</sup> Vide Odum and Johnson, op. cit., págs. 10-11.

rolina do Sul e da Geórgia (50). O linguajar dos negros Gullah, nos EE, UU, deu lugar a uma interessante controvérsia, concernente às suas influências africanas ou não. Muitos sociólogos acreditam tratar-se de um inglês deturpado pelo baby talk dos negros... Mas Turner, examinando o vocabulário colhido por Ambrose E. Gonzales e nas suas próprias pesquisas diretas, poude reconstituir a procedência africana para muitas expressões, frases e vocábulos daqueles Negros. Afirma Turner que encontrou no vocabulário dos Negros da parte costeira da Carolina, do Sul e da Geórgia aproximadamente quatro mil palavras oeste-africanas, afora muitas sobrevivências na sintaxe. inflexões, fonética, etc. Na Geórgia, em muitos cânticos as palavras são completamente africanas. Propõe e prof. Turner um acurado estudo das línguas faladas na África Ocidental, para o trabalho de identificação das sobrevivências linguísticas entre os negros norte-americanos.

Embora não se houvessem conservado na América do Norte culturas negras puras, não podemos, contudo, como fazem alguns sociólogos (51), negar as origens africanas de certas instituições sociais e sobrevivências culturais. Certas formas de expressão religiosa e de folk-lore reconhecem inegáveis influências africanas. As tradições

<sup>(50)</sup> Lorenzo D. Turner, West African survivals in the vocabulary of Gullah, Modern Language Association, New York meeting, Dec. 1938; — Id., Some Problems involved in the Study of the Negroes in the New World with Special reference to African Survivals, Conference on Negro Studies, Am. Council of Learned Soc., 1940; — Id., Linguistic Research and African Survivals, Am. Council of Learned Soc., Set. 1941.

<sup>(51)</sup> Vide, p. ex.: E. Franklin Frazier, Traditions and Patterns of Negro Family Life in the United States, in E. B. Reuter, Race and Culture Contacts, New York and London, 1934, págs. 191 e segs.; — Id., The Negro Family in the United States, Chicago, 1939.

culinárias dos Estados do Sul evocám idênticas tradições em outros pontos do Novo Mundo — de origem negroatricana. A influência da muiher na vida social possiveimente está ligada a sobrevivencias do matriarcado de alguns povos negros. E a música, a dança, a linguagem... (52).

No comportamento social do americano do norte, certos observadores vão encontrar a "marca negra". O riso "rooseveitiano", o andar "gingante" do marimheiro das docas de Nova York, ou o baloiçar de quadris à Mae West, a parolagem, a camaradagem, a concepção esportiva da vida... tudo isso teria, para filósoros e psicológos como Jung (53) e o Conde de Keyserling (54), uma inegável influência negra.

A aculturação interveio em larga escala. E hoje, na análise de uma comunidade negra, dificilmente podemos descriminar, a não ser em dados conjecturais, o que é devido à herança africana ou à européia.

A aparência social exterior pertence à cultura ocidental. Mas nas dobras íntimas do comportamento individual, vamos encontrar traços psico-sociais cujas origens se vão buscar no Continente Negro...

O Canadá, colonizado por Francêses e Inglêses não esteve livre do tráfico de escravos. Acredita-se que o primeiro Negro escravo tenha sido trazido pelos inglêses a Quebec, em 1628, proveniente de Madagascar (55), o que nos faz duvidar da sua verdadeira ascendência étnica,

<sup>(52)</sup> M. J. Herskovits, What has Africa given America?, loc. cit.

<sup>(53)</sup> C. G. Jung, Essais de psychologie analytique, trad. franc., Paris, 1931, pág. 109.

<sup>(54)</sup> Keyserling, Norteamerica libertada, trad. esp., 1931, pág. 57.

<sup>(55)</sup> W. R. Riddell, The slave in Canada, The Journal of Negro History, vol. V, n.º 3, July 1920.

como Negro. Sessenta anos depois, em 1688, o Governador da Nova França escrevia ao Secretário do Estado francês, queixando-se de falta de braços nos trabalhos agrícolas e domésticos e sugerindo que a melhor solução seria a introdução de escravos no Canadá. Os Índios, como sucedera em outras partes do Novo Mundo, não se prestavam aos trabalhos agrícolas. E isso foi a origem da introdução de escravos no Canadá, a principio por francêses e depois pelos inglêses, quando o Canadá passou a ser colonizado por êstes últimos (56). Assim, assinala-se a presença de Negros escravos com os primeiros francêses exploradores e comerciantes, nos territórios do Norte, bem como com os espanhóis no Sul. Alguns viveram entre os índios.

Os inglêses introduziram um número apreciável de escravos, desde que anexaram o Canadá, no fim da guerra dos Sete Anos. Só um contingente britânico, depois da guerra da Independência, trouxe ao Canadá 3.000 escravos. Em 1793, a legislatura do Alto Canadá estabeleceu que os filhos de escravos seriam livres à idade de vinte e cinco anos. Quando, em 1833, foi decretada a abolição da escravidão nas colônias inglêsas, já havia muito poucos escravos no Canadá.

Convém assinalar a importância do Canadá, como um ponto de convergência de muitos escravos fugitivos dos EE. UU. nas suas lutas pela libertação da escravidão. Os Negros que atingiam ao Canadá, logo se interessavam para arrancar os seus companheiros da escravidão nos Estados Unidos, ajudando-os a escaparem para a mesma

<sup>(56)</sup> Vide para êstes dados, Charles H. Wesley, The Negro in the United States and Canada, in The Negro in the Americas, cit., págs. 80 e segs. — Vide também H. A. Tanser, The settlement of Negroes in Kent County, Tese de doutorado da Universidade de Toronto.

região. Há a registar ainda a entrada mais recente de negros das Índias Inglêsas e dos Estados Unidos, que chegam livremente ao Canadá, à procura de trabalho.

Em 1901, havia no Canadá 17.437 Negros ou 0,32% do total, número que subia a 18.291, vinte anos depois. Em 1931, com uma população total de 10.376.786 (54%) inglêses e 28% francêses), apenas 0,21% é considerado Negro, o que mostra que a população negro-canadense está diminuindo. Sua situação econômica e social não é das melhores: êles são barbeiros, alfaiates, empregados domésticos, porteiros e empregados da Estrada de Ferro... Há uns poucos médicos, advogados, negociantes, professores públicos e sacerdotes. As relações entre brancos e Negros são mais cordiais do que nos EE. UU. Quanto às suas procedências étnicas e sobrevivências culturais. não há ainda nenhum estudo sério realizado. Contudo. tendo-se em vista o tráfico inglês e as procedências posteriores das Indias Inglêsas e dos Estados Unidos, parece que a grande maioria dos Negros Canadenses, após a colonização francêsa, tenha provindo das mesmas fontes que o Negro das antigas colônias inglêsas dos Estados Unidos e das Antilhas.

O México, a Nova Espanha dos colonizadores espanhóis, foi um dos primeiros pontos do Novo Mundo aonde chegaram Negros escravos, segundo o testemunho dos historiadores (57). Hernán Cortés trouxe alguns de Cuba, em 1518. Acredita-se que a primeira pessoa que semeou e colheu trigo no México foi um Negro chamado Juan Garrido. Parece admitido que o tráfico de escravos em Nova Espanha começou desde a conquista,

<sup>(57)</sup> J. A. Saco, op. cit., 1.º vol., págs. 180 e segs. — Outros dados sôbre o Negro no México, devo-os à gentileza de S. Excia. Don Puig Casauranc, antigo Embaixador do México no Brasil. a quem renovo os meus calorosos agradecimentos.

porque já em 1523 se encontravam muitos Negros entre os Zapotecas, fugidos à escravidão.

Mas foi durante os séculos XVII e XVIII que as companhias negreiras introduziram regularmente Negros africanos no México. Nos primeiros tempos, êles acompanharam os conquistadores nas peripécias de conquista e de colonização, mas desde cedo foram frequentes os movimentos de rebelião e insurreição. Analisando as causas dessas rebeliões que culminaram na grande insurreição de 1612 (58) aponta-nos Luiz Querol y Roso como suas causas principais: o grande número de negros escravos: o fato de se considerarem superiores aos Índios a quem desdenhavam; o exemplo dos negros cimarrones de outros pontos, vivendo nos campos, desconhecendo qualquer autoridade e ajudando os outros por sua vez a se libertarem do jugo escravo; o fato de que os espanhóis eram inferiores em número, não podendo ser socorridos pela metrópole.

Estas rebeliões negras pertencem na realidade a um ciclo que caracteriza agitações semelhantes em outros pontos da América, exprimindo o que hoje, em técnica antropológica se chama "reação contra-aculturativa" (vide parte final dêste volume). Estas agitações se atenuam em fins do século XVII, sendo os Negros no México destinados às tarefas agrícolas, às plantações de açúcar e de algodão, principalmente em Vera Cruz e nas demais regiões do Golfo. Segundo o Censo de 1747, havia na capital mexicana 4.000 famílias de mestiços, mulatos e negros. Cessado o tráfico e abolida a escravidão em 1810, a pequena percentagem negra se dilui ràpidamente em cruzamento com os brancos (mulatos) e com os Índios (zambos), conhecidos na região de Cuernavaca.

<sup>(58)</sup> Luis Querol y Roso, Negros y mulatos de Nueva España, Anales de la Universidad de Valencia, Ano XII, 1935.

Ainda no México, o professor Rayford W. Logan, da Howard University, refere-se a Acapulco, na Costa Pacífica, que êle visitou em 1936. São os "Índios Negros" daquela cidade, considerada pelo professor Logan um "para so para os antropólogos", porque ali se encontram tôdas as misturas imagináveis, não só entre Brancos, Indios e Negros, como entre os Filipinos.

Os mulatos, a acreditar no testemunho de engenheiro americano que atravessou o istmo de Tehuautepec nos meiados do século passado, eram robustos e industriosos, aplicados no cultivo do indigo, enquanto os zambos são menos inteligentes; de qualquer forma, a população Negra lhe pareceu insignificante em número, embora chamasse a atenção pelo bom resultado do seu trabalho (59).

Na América Central, o destino dos Negros escravos foi sensivelmente o mesmo, embora poucos dados tenha conseguido reunir sôbre o Negro nesta área. E' possível que em alguns pontos o Negro ainda se encontre em número que nos permita identificar algumas sobrevivências culturais.

Acredita-se que Pedro de Alvarado, um dos capitães de Cortez, enviado por sua ordem à conquista de Guatemala em 1523, tenha sido acompanhado de Negros. Consumada a conquista, não tardou a chegada, a Guatemala, de Negros escravos para os mesmos fins das demais partes das Américas (60). A Secretaria de Relações Exteriores da República de Guatemala, no Brasil, me forneceu gentilmente as notas que passo a transcrever:

<sup>(59)</sup> Rayford W. Logan, The Negro in Spanish America, in The Negro in the Americas, cit., pags. 31-32.

<sup>(60)</sup> James B. Browning, Negro Companions of the Spanish Explorers in the New World, in Howard University Studies in History, n.º II, Washington, 1931; — Saco, op. cit., vol. I, pág. 223.

"Que los negros llegaron a Guatemala, por iniciativa de algunos hombres prominentes, entre los que descuella Fray Bartolomé de las Casas, para substituir, em trabajos duros y climas insalubres, a los indigenas, a los que queria proteger contra la esclavitud, y que se consideraban más débiles que aquellos.

"La cantidad en que llegaron fué insignificante y no pude constituir una raza mulata en Guatemala. Un pequeño núcleo se quedó en el departamento de Izabal donde no se mesclaron sino por excepción, ni con los blancos ni con los indígenas, conservándo, en barrios apartes, su idioma, que llaman moreno y que debe ser un dialecto caribe.

"Otro pequeño núcleo fué absorvido en los vallés de San Jerónimo y Salamá del departamento de Baja Verapáz; y es el origen del corto contingente de raza mulata que hoy existe allí.

"No se puede afirmar que hayan desarrollado, ni siquiera por la continuación de sus valores tradicionales, una cultura negra. No hay por consiguiente, ninguna bibliografía negra en Guatemala. Algunas veces los literatos guatemaltecos han desarrollado un tema negro; pero unicamente por dar una nota exótica en sus producciones.

"No hay chistes, cuentos ni bailes negros. La rumba de salón, no solo no es la verdadera rumba negra, sino que nos llegó importada de medios blancos".

Honduras, cuja colonização se iniciou em 1524, provavelmente recebeu Negros escravos muito cedo da mesma maneira que os outros países hispano-americanos. Do Panamá, fundado em 1519 por Pedrarias Dávila saíram várias expedições para a conquista das regiões vizinhas. Por ordem de Pedrarias, descobriu Espinosa em 1519 as terras que depois se chamaram de Costa Rica. A costa de Nicarágua foi descoberta em 1522, começou a colonização em 1524 e é possível que já nessa época, com a

fundação das primeiras cidades, houvesse escravos negros (61).

Há infelizmente poucas referências históricas e diretas sôbre o Negro na América Central. Mas é provável que a procedência dos escravos fôsse a mesma que para os demais países da América Espanhola. Diluídos ràpidamente na mestiçagem com os brancos e indígenas, acredita-se geralmente que os Negros não deixaram formas apreciáveis de culturas sobreviventes na América Central.

Num livro dedicado às Cinco Republicas de America Central o professor Dana G. Munro (62) afirma que muitas das famílas principais têm sangue Índio e Negro, o que não se aplica integralmente à Costa Rica que se condera o "país branco" da América Central. Ao visitar Honduras, em 1839, John L. Stephens teve a impressão de estar na capital de uma república negra. Tudo isso está a mostrar a necessidade de estudos antropológicos entre as populações negras da América Central, o que provàvelmente nos revelaria muita coisa ignorada no que diz respeito às sobrevivências de africanismos. Panamá, Honduras e outros pontos onde há ainda hoje um apreciável stock de população negra ofereceriam um campo de grande interêsse neste particular.

<sup>(61)</sup> Saco, op. cit., vol. I, pág. 225.

<sup>(62)</sup> Cf. Rayford W. Logan, loc. cit., pág. 31,

## TERCEIRA PARTE

# AS CULTURAS NEGRAS NAS ANTILHAS

#### CAPITULO VI

### AS CULTURAS NEGRAS EM CUBA

Pergunta o famoso historiador cubano José Antonio Saco se na expedição de Diego Velázques que saiu da Hispaniola em fins de 1511 para a conquista de Cuba, não tinham vindo alguns escravos negros (1). A maioria dos escritores cubanos acredita que os primeiros escravos chegaram a Cuba depois da morte de Diego Velázques. Para Saco, porém, é quase certo que de 1512 a 1514 êles tenham sido introduzidos na ilha.

Històricamente está provado que os primeiros escravos tenham vindo da Hispaniola e só depois, em 1517 é que o rei Carlos I, da Espanha, permitiu a introdução de escravos negros nas Antilhas até 1880, data em que foi definitivamente abolida a escrávidão.

A massa de 830.000 Negros nucleados na população cubana reconhece a mais variada procedência (2). Mas

<sup>(1)</sup> J. A. Saco, op. cit., vol. I, págs. 114 e segs.

<sup>(2)</sup> Veja-se por exemplo a lista que nos dá Ortiz das diversas procedências dos carregamentos de ébano para Cuha (Hampa Afro-Cubana — Los Negros Esclavos, Habana, 1916, págs. 24 e segs.): Abalo, Abaya, Acocua, Achanti, Angola, Angunga, Apapa, Arara, Arara Agicon, Arara Cuevano, Arara Magino, Arara Neseve, Arara Sabalu, Arriero, Bambara, Banguela ou Banjela, Bañon, Benin, Berberi, Berun, Bibi, Biringoyo, Bondo, Bosongo, Bran ou Bras, Bricamo, Briche, Brisucla, Bungame, Cabenda, Cacanda, Cambaca, Campeche, Carabali, Casanga, Congo, Dahome ou Dajome, Efi, Egguado, Eyo, Elugo, Embuyla, Enchica, Engüei, Ensenza ou Isenza, Entotera, Epa, Esola, Fee,

a forma predominante de cultura negra é a yoruba, como o demonstraram os trabalhos clássicos do professor Fernando Ortiz. Evidentemente, Negros sudanêses e bantus mituraram-se uns aos outros, em Cuba como no Brasil, amalgamando-se de forma quase irreconhecível. Os julgamentos sobre os escravos, de acôrdo com suas nações de procedência foram tomados "com receio e falta de uma comprovação científica", como assinala o próprio Ortiz (3). Entre yolofes, e fulas, e mandingas, e lucumis, e daomeianos, e congos, e moçambiques, os caracteres antro-

Fire, Fulas, Ganga, Gola, Guineos, Hatan, Iechas, Ibos, Ingre, Iolof, Isieque, Loanda, Loango, Longoba, Lucumi ou Ucumi, Macua, Machagua, Mandinga, Mani, Masinga, Matumba, Mayombe, Mina. Mobangue, Mombasas, Mondongos, Montenio ou Mentembo, Mozambique, Mumbala, Mumbaque, Mumboma, Mundamba ou Mundambo, Munyacara on Muyaca, Musabela, Musambo on Musango, Musoso, Musundi, Oro, Orumbo, Popo, Quissiama. Quisi ou Kissi, Rev. Signatos, Suama ou Isuama, Tacua, Viafara, Zape. - A crítica que se poderá fazer desta enumeração é a mesma que já fizemos com algumas classificações sobre a procedência de negros no Brasil, em que os nomes de negros exprimem os mais variados critérios. Ora, denominações de localidades ou regiões. ora de nascimento ou de tribo, ora de portos de procedência, ora designações populares com sinonímias várias, etc. (Vide Arthur Ramos, O Negro Brasileiro, págs. 15 e 16). É o que reconhece também Ortiz, quando acrescenta a seguinte observação à sua lista acima enumerada: "La precedente nota, desprovista de la debida ordenación y depuración etnológica, acaso no esté completa... Muchas veces, en la imposibilidad en que se encontraban los negreros de llevar la especificación etnográfica hasta el extremo de la realidad, los esclavos eran denominados según el país en que se adquirían, aún cuando no fuere el de su nacimiento: así por ejemplo, los negros yorubas, no citados en Cuba, debieran ser traídos como guineos, y más probablemente aún como lucumi" (Ob. cit., pág. 48). - Para os números do tráfico de escravos em Cuba, percentagem da população de côr e demais dados referentes à história da escravidão, vide Fernando Ortiz, ob. cit., cap. II e passim.

<sup>(3)</sup> F. Ortiz, op. cit., pág. 56.

pológicos físicos e traços culturais mal puderam ser descriminados. E isso por aquela razão que, em mais de um trabalho, tenho observado no Brasil. E' que a cultura yoruba, por ser a mais adiantada, em paralelo com as outras, acabou absorvendo estas últimas e impondolhes os seus traços dominantes.

A investigação do sentimento religioso entre os negros de Cuba vem comprovar aquêle fato. E isto inicialmente deve ser abservado com as religiões e cultos, porque constituem o traço cultural mais fàcilmente reconhecível, como o fizemos com relação ao Negro no Brasil.

Em Cuba, os trabalhos de Fernando Ortiz destacaram um fenômeno semelhante ao que Nina Rodrigues observara entre a população negra de Bahia. Ao lado da religião oficial, e coexistente com ela, amalgamando-se mesmo num sincretismo íntimo, existem formas religiosas procedentes da África e que resistiram a todos os processos de catequese. Os negros soi disant católicos, em Cuba, são realmente calambucos, isto é, beatos, frequentadores de igrejas, e pertencem a uma camada tênue da população afro-cubana (4). Os outros pertencem ao mundo misterioso do ñaniguismo, com a vasta herança que receberam do continente Negro.

Em Cuba, como na Bahia, a religião predominante veio dos Yorubas ou Nagôs entradas lá sob a denominação de lucumís. E esta predominância se deveria, segendo Ortiz, a várias causas: a) ao considerável número de escravos nagôs introduzidos em Cuba; b) ao maior progresso de sua teologia comparado com as demais, na África; c) à intensa força expansiva dos yorubas; d) à grande densidade de sua população; e) à difusão de sua língua

<sup>(4)</sup> F. Ortiz, Hampa Afro-Cubana — Los Negros Brujos, Madrid, s. d., pág. 42.

falada por mais de tres milhões de negros... (5). Creio que todas estas causas se podem resumir numa só: à grande importância da sua cultura, tendendo a englobar as demais.

E' o "fetichismo, com manifestações animistas", na expressão de Ortiz a espécie religiosa existente, entre os negros de Cuba. A teologia dos afro-cubanos está decalcada quase que fielmente da teologia yoruba que conhecemos através dos trabalhos do coronel A. B. Ellis. E é curioso notar a quase perfeita superposição dos nomes de divindades e descrições de cultos e práticas mágicas, em Cuba e no Brasil, no paralelo feito entre as investigações do prof. Ortiz e as Nina Rodrigues e as minhas, na Bahia. A diferença reside apenas, na grafia dos vocábulos, por influência das linguas, espanhol num caso, português no outro, e no trabalho de sincretismo formando-se de modo diverso no Brasil e em Cuba, e por outras causas devidas a processos desiguais de aculturação.

Na teologia dos afro-cubanos Oloruñ (6) é o deus maior, o senhor do céu. Chamam-no também Oladunare (o sempre justo), Oga-ogó (glorioso e elevado ser), Oluwa (senhor), Oba-ogó (rei da glória). Obañgidzi (o senhor), Eledá, Elemi, etc. Em Cuba, como no Brasil, Oloruñ não é objeto de culto especial; apenas há a diferença de que, entre nós, êle não possui tantos nomes.

<sup>(5)</sup> Id., ibid., pág. 50.

<sup>(6)</sup> Ortiz, do mesmo modo que o fizemos. Nina Rodrigues e eu, não se preocupa em registar a ortografia convencional, seguida pelos estudiosos da língua voruba, Bowen entre outros. Para isto seria preciso adotar tipos de imprensa especial, o que se recomendaria para um trabalho de índole técnica. Acresce que estas vozes se transformaram no Brasil e em Cuba, devendo ser grafadas, pois, como existem atualmente, no linguajar popular dos negros do Novo Mundo. — Nas páginas que se seguem, obedeço de perto à descrição de Ortiz (op. cit., págs. 51 e segs.).

E lá há a fazer-se também a observação de que Oloruñ seria a forma primitiva de um monoteismo negro, o que vem ao encontro de certas teorias recentes dos antropólogos culturais.

Depois le Oloruñ vem a série de orihas (de asha, cerimônia religiosa, segundo Bowen). Em Cuba, os orishas se dividem em três categorias. Na primeira, há tresorishas importantes: Obatalá, Shangó e Ifá. Na segunda, está um grande número de deuses de poderio menor. A terceira categoria compreende os demais fetiches, amuletos, gris-gris, etc.

Obatalá, o maior dos orishas, é um deus andrógino, sôbre cujo culto, na África e no Brasil, já nos estendemos no "O Negro Brasileiro", O culto de Obatalá em Cuba chama-se comumente religião Batalá e ainda Batalá ou Batarás, evidentemente corrutelas da palavra yoruba Obatalá. O sincretismo religioso operou em Cuba, a sua fusão com a Virgen de las Mercedes, da mesma sorte que no Brasil, a fusão foi com o Senhor do Bonfim, uma e outro os santos de maior devoção, em Cuba e no Brasil, respectivamente. Também em Cuba, o assimilam algumas vezes ao Santissimo Sacramento, e com menor freqüência ao Cristo drucificado. O ídolo que representa Obatalá é um tosco boneco de madeira, vestido com roupas femininas, devido ao seu caráter andrógino. Cultuam-no, lá como aqui, às sextas-feiras.

Shangó é o segundo grande orisha, de deus dos raios e das guerras. O seu fetiche é um meteorito de ferro, como no Brasil. Sincretismo em Cuba com Santa Barbara: "Shangó es Santa Barbara macho", dizem os negros cubanos. A representação de Shangó em Cuba é diferente, no entanto, da do Brasil: boneco de madeira vestido com um lenço branco com franjas vermelhas adornado de colares da mesma côr e com uma espécie de coroa

na cabeça, provavelmente por influência da representação, católica de Santa Bárbara.

O terceiro dos grandes orishas é Ifá, revelador dos segredos, patrono das relações sexuais e do parto. E' chamado tambem Bangá ou deus dos frutos de certa palmeira, utilizados para os cultos de adivinhação. Ifá tem um companheiro, Odú e um mensageiro, Opelé.

Os orishas da segunda categoria são numerosos. Yemanyá ou Yemayá é a deusa dos rios e das fontes. Sincretismo com a Virgen de Regla, por ser esta patrona dos marinheiros cubanos, com santuário erguido sôbre a baía de Havana. Oshó-oshi, orisha dos caçadores, e simbolizado por uma figura humana armada de arco e flecha; e às vezes por um arco distendido sustentando uma flecha, é talvez o mesmo Ochosé que os afrocubanos assimilam a San Alberto. Ogún, deus da guerra, e confundido às vezes com Eshú e com Oshún, é tambem chamado Osunda; seu sinretismo em Cuba é com São Pedro.

Outros orishas são ainda cultuados em Cuba: Oshún, tambem chamada pelos feiticeiros cubanos a Virgen de la Caridad del Cobre; Orúmbila, equiparado a São Francisco; Ololú, assimilado a S. João Batista; Babayú-ayé, identificado a S. Lazaro, e que outro não é mais do que o nosso conhecido Abalú-aiê; Didena, culto de adivinhação, talvez relacionado com Dadá, orisha dos recem-nascidos; Mama Lola (derivado, talvez, segundo Ortiz, de amala, que interpreta os sonhos, e ola, honra, magestade), culto semelhante ao de Ifá; Orisha-abá, culto provàvelmente existente outrora, em Cuba; Eshú, deus malevolo; Iimaguas ou gêmeos. Estes dois últimos merecem maiores considerações. Eshu é tambem chamado Elegbará (poderoso) e Bará. Alguns o conhecem ainda pelos nomes de Ichú, Eleguá ou Aleguá. E' simbolizado por fe-

tiches que consistem em pedaços de ferro, pregos, cadeias, chaves, etc. Se o seu sincretismo no Brasil é com o diabo dos católicos, em Cuba é com as Animas benditas del Purgatorio e geralmente com a Anima Sola. Este culto da Anima Sola está muito difundido em Cuba e tem sua expressão concreta numa espécie de imagem que se coloca atrás das portas para impedir a entrada dos gênios maléficos. Outros espíritos perversos são ainda cultuados entre os afro-cubamos, como Bián, demonio que propaga a varíola (Saponan e Omolú, no Brasil), Agallú, hembra que es el amo de todas las cosas malas...

Os Jimaguas ou gêmeos são ídolos de grande poder, entre os Negros cubanos. São representados por dois bonecos de madeira, às vezes pintados de preto e com um vestido de pano vermelho; costumam atá-los com um cordel, para assinalar mais claramente o seu caráter de gêmeos. Os Jimaguas cubanos seriam talvez idênticos aos ibeji haianos, mas ao contrário daqui, que foram assimilados a S. Cosme e S. Damião, em Cuba, o culto dos gêmeos não sofreu menhum sincretismo.

Na terceira categoria de orishas, inclui Ortiz um certo número heterogênco de fetiches, gris-gris, ondés, eká, etc. São fetiches de ferro, objetos quaisquer que representam os santos ou orishas, e objetos de feitiçaria: chifres, ossos, dentes, fragmentos de cabelos, pêlos de certos animais, e talismans diversos, amuletos, etc. Não se podem evidentemente considerar êstes objetos como orishas yorubas. Acham-se aqui amalgamados cultos e práticas mágicas de vária procedência: yorubas, angola-conguenses, negro-maometanos, católicos populares, etc. A confusão foi originada, por terem sido todos êstes objetos e práticas utilizados e amalgamados pelos cultos e religiões de origem yoruba, tornando difícil a sua exacta descriminação.

O próprio Ortiz (7) reconhece que ao lado da regla de Obatolá (culto yoruba pròpriamente dito) existem outros que têm tambem o nome de reglas (como o de linhas, no Brasil): regla de Ochá, regla de Mayumbe ou Mayomba, regla de gangás, regla de Congos, etc.

Afora o culto yoruba e fragmentos de cultos bantus, há ainda em Cuba traços de influência muçulmana, introduzidos pelos escravos islamizados como mandingas, yolofes, fulas, etc. Mas em Cuba não existe pròpriamente um culto organizado, uma religião malê, como a que, por exemplo, se encontra na Bahia. Lá, apenas alguns negros crêem em Alá, o "senhor que tudo póde", usam amuletos com papéis escritos contendo versículos do Alcorão ou introduzem nas suas rezas aos santos, expressões de gíria sagrada que parecem reconhecer certa influência muçulmana. Vejam-se, por exemplo, estas duas orações em carabalí (8), referidas por Israel Castellanos (9) e que foram apreendidas pela polícia em Cuba. Uma delas era dirigida ao Santíssimo Sacramento e assim estava redigida:

"Bofunolofin Illá mitilloco te ba dide y lla mi tu lla de lla de mal o fumilla. Illá teroloni qui ba afun i tumó de vadidellé. Illá me sium sorollá bá ofé o lo de u mare ba ló de mare que bá inú silloco pa bofea a maquereré de baba tié".

A outra oração, à Virgen de Regla, assim dizia

"Illó mi llamalló teraguanó sanabiologó o lo dú marcilló mu fé lla o mi, tutú a bi tutú ella si lla botó i lla ma que que-

<sup>(7)</sup> Ortiz, op. cit., pág. 78.

<sup>(8)</sup> Caraball, etimològicamente natural do Calabar, por corrutela do vocábulo inglês Kalbary, designa por extensão a gíria dos negreiros e dos nanigos de hoje, ao lado da gíria lucumi. Vide Israel Castellanos, La brujeria y el naniguismo en Cuba, Habana, 1916, págs. 71 e 72; F. Ortiz, Los negros esclavos, op. cit., pág. 31; Id., Glosario de Afronegrismos, Habana, 1924, pág. 103.

<sup>(9)</sup> Israel Castellanos, op. cit., pág. 71.

rellé obilá illa llamé abilá llamé agua eló mufón óguede era ba fun cuecuellé bon fún ba fún mallon mina mallon batracó e mi ni achó".

Rafael Roche, o agente de polícia que se apoderou destas orações, acha que os documentos estavam escritos em lingua lucumí do que discorda Castellanos, achando, com razão, que a gíria dos feiticeiros cubanos, como está, é constituida de um mosaico de palavras e expressões da mais diversa procedência (10). No entanto, o que Castellanos não parece haver notado é a influência nítida do linguajar dos negros islamizados naquelas orações acima citadas. Yolofismos, mandinguismos..., de fato, contaminaram de certo modo o linguajar popular dos negros de Cuba.

O culto vodu, de origem daomeiana, muito difundido como veremos, no Haiti, deixou raizes superficiais em Cuba. E assim mesmo trazido por alguns Negros haitianos, aportados a Cuba, fugidos de movimentos revolucionários na ilha vizinha. Em velhas páginas de H. Piron (11) é que se encontra uma descrição do culto vodu, presenciado por aquêle autor em Santiago de Cuba.

O antigo baile da cobra talvez tenha relação, segundo Ortiz, com o culto vodu. Era uma dança que os Negros executavam em derredor de uma boa artificial, depois de passeiá-la pelas ruas de Havana. No dia de Reis, paravam no pátio do palácio, e começavam a dançar e a cantar:

La culebra se murió Sángala muleque

<sup>(10)</sup> Castellanos, op. cit., pág. 72/

<sup>(11)</sup> H. Piron, L'ile de Cuba, Paris, 1889, cit. por Ortiz, Los negros brujos, cit., pág. 81.

Acrescenta Ortiz, baseado na descrição de Bachiller y Morales no livro Tipos y Costumbres de la Isla de Cuba que êste passeio e dança da cobra proviriam do rito processional que anualmente se celebra no Daomei onde a obra é conduzida pelas ruas de Whydah (12).

A liturgia religiosa dos afro-cubanos tem uma semelhança notável com a dos negros da Bahia, adeptos do culto voruba. Lá, como entre nós, os ritos são praticados no interior das casas habitadas pelos sacerdotes negros. Na parte mais importante da habitação está o altar que cada vez mais toma a forma dos altares católicos. No altar está o orisha representado pelo seu fetiche, as oferendas depositadas em pratos e vasilhas de barro, côco, cabaça, etc. O sacerdote principal chama-se usualmente padre: os auxiliares secundários tomam o nome de caballero de la mesa e mayordomos, já por influência do sincretismo espírita e católico, enquanto que aos demais associados se dá o nome de hijos de santo (filhos de santo, como no Brasil). Os filhos de santo consagramse a um determinado orisha, comprometendo-se a obedecer a todas as exigências do culto. Cada orisha é obieto de um culto especial com côres diferentes para cada um, dia especial da semana, vestimenta própria dos filhos de santo, cânticos, etc., exatamente como no Brasil (13). E' para notar-se a difusão cada vez crescente do sincretismo religioso, principalmente com o catolicismo.

A significação das côres até hoje se conserva, não obstante o trabalho do sincretismo: adornos brancos são os da Virgen de las Mercedes (Obatalá), amarelos, os da Virgen de la Caridad del Cobre (Oshún), azuis, os

<sup>(12)</sup> Ortiz, op. cit., pág. 83.

<sup>(13)</sup> Vide Ortiz, op. cit., págs. 110 e segs.

da Virgen de Regla (Yemanyá), brancos e vermelhos os de Santa Bárbara (Shangó) e muitos outros de várias côres, isoladas ou combinadas.

As oferendas mais comuns aos orishas consistem em iguarias típicas, que dão à cosinha cubana as suas características regionais, como na Bahia. Uma simples enumeração de Ortiz (14) dá uma idéia das iguarias afrocubanas consagradas aos orishas: côcos, amendoins, abóboras, inhames, bananas, gofio (milho sêco, torrado e reduzidos a pó), palanquetas (doce feito de gofio misturado com mel), quimbombó (Hibiscus esculentus, segundo Gundiah), manteiga de corojo (azeite da palmeira corojo), ocra, bleo, calalú (o carurú afro-brasileiro), malanga (Arum sagitaefolium) fufú (espécie de farinha de inhame), chichi (será o mesmo xim-xim baiano?) e bebidas como o ecó (massa de milho fermentado e açucar dissolvido na água), chequeteque (aguardente com mel de purga), etc.

O sacrifício de animais — galos, carneiros, etc. — exige um ceremonial completo. A oferenda se faz num receptáculo de forma semi-esférica que alguns feiticeiros denominam chumba. Cada orisha tem a sua chumba especial. A festa de consagração do alimento de cada orisha se chama dar de comer ao santo, exatamente como no Brasil.

Danças e cânticos são indispensáveis nas cerimônias do culto. Tambores, marimbulas, marugas e outros instrumentos, acompanham os cânticos e as danças dos filhos de santo. A cerimônia começa pelo toque bembé, a que logo se seguem as danças sagradas. Eis como Ortiz descreve a dança religiosa dos negros cubanos (15):

<sup>(14)</sup> Id., ibid., pág. 126.

<sup>(15)</sup> Id., ibid., págs. 135-136.

"O maior atrativo das festas celebradas pelos filhos de santo é a dança religiosa, que nem sempre se mantem dentro das fronteiras místicas, passando frequentemente

a ser uma dança profana.

"Em geral, a dança religiosa dos feiticeiros é acompanhada unicamente por tambores. Estes são três. O primeiro é de dois metros de largura por um de circunferência, com cobertura de pele de cobra na extremidade; ajusta-se à cintura e coloca-se à direita do tocador, que produz os ruidos somente com as mãos. Equivale ao antigo tambor dabá, de que já falou o viajante árabe El-Bekri. O segundo tambor, chamado em Cuba la tumba, se toca com um pequenino páu; é de metro e meio de comprimento e é preciso sustentá-lo com as pernas para se tocar. O terceiro, muito menor, recebe o mome de chamador e se toca sustendo-o como o anterior.

"E' êle que assinala as voltas dos dançarinos e o golpe de frente, isto é, o momento culminante da dança, pelo seu erotismo. Os tambores se temperam ao calor do fogo produzido pela combustão de uns ramos sêcos, de palha de milho, etc. A marimba emprega-se às vezes para acompanhar a dança sagrada, porém, com menor

freqüência.

"Começa a dança com uma cantilena monótona em que o côro segue o estribilho do feiticeiro. Não se passa muito tempo, uma vez iniciada a dança, sem que a excitação erótica se manifeste em toda a crueza africana. Os movimentos lascivos da dança seguem o ruído dos tambores e a miúde se ouve a voz de um negro gritando iebbe! ou iebba! (16) e pedindo que o chamador faça ouvir seu toque para dar o golpe de frente. A dança termina comumente pelo cansaço dos dançarinos, que mos-

<sup>(16)</sup> Talvez corrutela da palavra congueza iemba, imperativo do verbo dyemba, cantar (nota de Ortiz).

tram, não obstante, grande resistência física, dançando horas e horas. Não é raro que os negros suarentos se despojem da camisa, mostrando seus bustos lustrosos e braços bronzeados que cingem com febril abraço o corpo da dançarina. Chegados a êste momento, os dançadores enlouquecem pela irritação sexual, o chequeteque, a música, a dança, etc., e a orgia corôa frequentemente a festa religiosa".

Mas nas cerimônias religiosas seguidas com rigor, não há nenhum vestígio externo de erotismo. E então a dauça culmina no fenômeno a que os afro-cubanos chamam dar o santo ou subir o santo à cabeça, exatamente como foi observado na Bahia por mim próprio. E' a possessão fetichista, a que já consagrei largo capítulo (17).

Em Cuba, o fenômeno da queda do santo assume aguns aspectos particulares. Assim, alguns crêem que dar o santo seja um castigo enviado por Oshún ou Eshú à pessoa atacada, por ofensas de caráter religioso. Esta opinião, porém, não é verossimil, acrescenta Ortiz (18); porque a possessão pelo santo é antes uma qualidade honorífica, uma espécie de "mediunidade", para empregar a expressão espíritista.

Para cessar o ataque da possessão, tocam-se os tambores sucessivamente, a começar pelo menor. E, se isto não é suficiente, grita-se ao ouvido do paciente, até parar o estado de santo:

#### Scnsiribó, sensiribó Epé mancoó

As vezes é preciso dar golpes na pessoa atacada. As mulheres são introduzidas em quarto contíguo, como na

<sup>(17)</sup> Arthur Ramos, O Negro Brasileiro, 2.ª ed., págs. 249-284.

<sup>(18)</sup> Ortiz, op. cit., pág. 139.

Bahia. Em Cuba, alguns feiticeiros costumam estender em decúbito dorsal a pessoa em estado de santo, colocando-lhe na bôca uma vela acesa.

A magia fetichista em Cuba compreende tôda uma série de práticas, que têm muita semelhança com os atos de magia dos afro-brasileiros (19). Do indivíduo de má sorte, que padece males físicos ou morais, desgostos amorosos ou econômicos, diz-se que tem a salación em cima, que está salao (20), isto é, está de azar ou enfeitiçado. Atualmente, ao que observa Ortiz, em lugar de sación e salao se adota a palavra ñeque, provàvelmente de origem yoruba.

A função do feiticeiro é preparar feitiços benéficos ou maléficos, produzir ou retirar a salación de uma pessoa. O objeto material utilizado pelo feiticeiro nestas práticas chama-se embó (no Brasil: ebó, derivado do yoruba ebó, sacrifício religioso, ibó, sortilégio ou ainda igbó, também sacrifício). O poder sobrenatural do embó chamase birongo, e por corrutela bilongo (derivado, segundo Ortiz do yoruba bi-iroñ-go, isto é: bi, causa de um sofrimento; iroñ, pessoa enferma; go, esconder). Sobre a distinção entre salación, embó e bilongo, escreve Ortiz (21):

"O embó usa se para produzr a salación ou para livrar dela uma pessoa, transmitindo-a a outra ou a um animal ou objeto, porque o embó é como que o veículo

<sup>(19)</sup> Vide Ortiz, op. cit., e Castellanos, La brujeria y el ñañiguismo en Cuba, op. cit.

<sup>(20)</sup> No Brasil, não se usa esta expressão, que parece de origem árabe. Há no culto malê, a expressão fazer sala, porém com outro significado, e com a etimologia perfeitamente esclarecida.

<sup>(21)</sup> Ortiz, op. cit., pág. 145.

do bilongo que origina a salación. O embó não se emprega sempre na cura de doenças, pois, se bem que revestido de um caráter religioso, os feiticeiros têm sua terapêutica selvagem, muitas de cujas aplicações não podem ser consideradas como feiticos".

Cada doença seria, para os afro-cubanos, devida a uma entidade maléfica distinta; para a sua cura é preciso fazer a limpeza, com oferendas ao santo e cerimônias especiais. Isto é a porta aberta para as práticas de curandeirismo, em que se especializam muitos sacerdotes dos cultos negros, exatamente como o observado no Brasl. Ortiz dá-nos uma larga cópia de exemplos destas práticas mágico-terapêuticas dos curandeiros e saludadores afrocubanos (22).

A magia amorosa segue as mesmas características: práticas de amarrar a pessoa que se deseja, a agua bomba (23), para embobar o noivo ou a noiva, e várias outras práticas de salación amorosa.

Quanto às práticas maléficas, elas vão desde as cerimônias simbólicas em que o feiticeiro prepara *embós* de mau agouro, até o feitiço material direto pelos envenenamentos.

A predição de fatos, as práticas e ritos de preságios constituem uma das prerrogativas dos feiticeiros, adeptos do culto de *Ifá*, o *orisha* das coisas ocultas.

Do exposto, deduz-se que os feiticeiros afro-cubanos, do mesmo modo que no Brasil, pertencem a várias categorias. Eles são sacerdotes, feiticeiros e agoureiros, para aceitar o tríplice caráter que lhes assinala Ortiz (24). Também no Brasil já haviamos feito distinção entre o

<sup>(22)</sup> Ortiz, op. cit., págs. 146 e segs.

<sup>(23)</sup> Cuja preparação Ortiz pede permissão para não divulgar (op. cit., pág. 156).

<sup>(24)</sup> Ortiz, op. cit., pág. 212.

sacerdote negro, o babalaô, e o feiticeiro preparador de ebós e despachos, estabelecendo uma separação entre o fetichismo-religião e a feiticaria-magia fetichista (25). Esta distinção fazem também os estudiosos cubanos, quando separam as práticas religiosas dos negros, dos seus atos de mala vita que constituem pròpriamente o ñañiguismo. Enquanto que o negro fetichista se caracteriza pela religiosidade, o "náñigo é um membro de uma sociedade criminal organizada por indivíduos da mala vita, pelos verdadeiros micróbios do mundo criminal, associados para a defesa e vingança de seus irmãos ou companheiros de associação" (26).

Os sacerdotes do culto são, em Cuba, quase sempre homens, ocupando as mulheres uma posição secundár a. Mas é comum lá como entre nós, viver o sacerdote quase sempre de parelha com uma auxil ar ou ter a sua casa cheia de mulheres, com a instituição de verdadeira poligamia. Os sacerdotes dos cultos afro-cubanos são conhecidos por vários nomes: brujero, babalá, ulúe, mayombero, etc. (27).

Babalá é o correspondente do nosso babalaô (Bahia) e babalorixá (Recife), palavra de franca origem yoruba. Ulúe, cuja verdadeira etmologia Ortiz não conseguiu discernir, parecendo-lhe derivar do yoruba olú, chefe e we, limpo, adornado, é aplicado de preferência aos negros chefes de confrarias. Mayombero, de origem conguêsa, corresponderia ao nosso macumbeiro.

Alguns feiticeiros de renome, em Cuba, tomam nomes que parecem gírias individuais, mas na realidade são palavras derivadas do yoruba ou de outra língua africana, designando um caráter comum. Por exemplo, a um

<sup>(25)</sup> Arthur Ramos, op. cit., pág. 190.

<sup>(26)</sup> Israel Castellanos, La brujeria, etc., op. cit., pág. 12.

<sup>(27)</sup> Ortiz, op. cit., pág. 198.

feiticeiro, famoso em Havana, pelo temor que inspirava, chamavam os negros Okoró, que na realidade é um vocábulo yoruba significando vingativo, malévolo. Também a palavra Bocú não era um apelido francês do feiticeiro Bocourt mas, provàvelmente, viria do yoruba bo-okú, enterrador, comedor e adorador de cadáveres (28).

Aos feiticeiros muito idosos chamam ainda os negros de Cuba, taita, aos velhos e ma, às velhas, por exemplo: Taita Pancho, Taita Andrés, Ma Rosa, Ma Concha, etc. O nome Papá tambem é usado.

O prestígio dos sacerdotes negros e dos feiticeiros é inegável. E lá, como no Bracil, a sua influência penetrou em todas as camadas da vida social...

Não só a religião, mas o folk-lore e todas as instituições sociais sofreram a impregnação nítida das culturas negro-africanas.

A nfluência negra no folk-lore cubana é considerável. Seus folk-song e folk-dance sofreram esta influência desde que Carlos I, rei de Espanha, autorizou a introdução de Negros escravos nas Antilhas (29). Já nos referimos à música e à dança dos cultos religiosos. Mas, igualmente como no Brasil, esta música religiosa saiu dos templos fetichistas e se espraiou por tôda a vida social do afro-cubano. Aliás, era mesmo difícil separar, como notou Ortiz, o caráter religioso, privado, da música e dança religiosas do seu caráter profano. As fronteiras entre umas e outras vão se esbatendo cada vez mais, como sucede nos afochés negro-brasileiros.

(29) Vide Eduardo Sanchez de Fuentes, Folklorismo, Habana, 1928.

<sup>(28)</sup> Ortiz, op. cit., pág. 199. — Para novos dados sôbre as práticas religioso-mágicas dos afro-cubanos, lista de orishas do panteon lucumi, fórmulas de saudações aos "santos", etc., vide o interessante folheto de Romulo Lachatañere, Manual de Santeria. Estudos Afro-Cubanos, Havana, 1942.

Já vimos alguns instrumentos musicais usados nas cerimônias religiosas: tambores (tumba, llamador...). marimbulas ou marimbas... Israel Castellanos escreveu uma erudita monografia sobre os instrumentos de música dos negros cubanos (30). Em primeiro logar vêm os tambores. O tambor é o instrumento primitivo universal. Os negros africanos introduziram em Cuba mutas variedades de tambores. E pelas características de sua construção - pele, montagem ou amarramento dos couros, tensão dos mesmos em cunhas (bencomas) ou cordas, etc., concluiu Castellanos pela origem yoruba da maior parte dêles. "O tambor dos afro-cubanos - escreve - é simples. O tipo mais comum é um cilindro de madeira, de 75 a 80 cms, de altura e 70 por 75 cms, de circunferência. A distensão do couro faz-se por cordas ou cunhas. Em geral, sua construção é de fatura yoruha" (31). Há-os de vários modelos: de superfície talhada, pintada de vermelho e baixo-relevos de branco, etc.

Os tambores afro-cubanos tomam várias denominações. Encomo é o nome geral, que se subdivide em bencomo, cosilleremá, llaibi, llenbi, boncó ou boncó enchimilla, bongó, tahona, tumba... Sôbre todos êles, "... estamos autorizados para sintetizar, declarando que, entre os modêlos construídos pelos afro-cubanos de Havana, o tipo yoruba tem extraordinária preponderância. A forma exterior dos tambores, a montagem dos couros, as amarras, o método de ajustamento e tensão, é típico dos yorubas" (32).

<sup>(30)</sup> Israel Castellanos, Instrumentos musicales de los Afrocubanos, Habana, 1927.

<sup>(31)</sup> Israel Castellanos, Instrumentos musicales de los afroubanos, Habana, 1927, pág. 16.

<sup>(32)</sup> Id. ibid., pág. 22.

O cajon, outro instrumento musical afro-cubano, é um pequeno paralelepipedo de madeira que se percute com as mãos ou com pequenas baquetas de madeira: talvez semelhante ao tamborim carioca das escolas de samba. O cajon não falta nas festas populares afro-cubanas, como um dos instrumentos componentes das orquestras de percussão.

Já a marimba tão difundida na América Central, provém dos povos bantus. Também é chamada marimbula, em Cuba. Por uma descrição de Esteban Pichardo, vemos que a marimba é um "instrumento musical dos Negros Bozales, em forma de um caixão com vários pauzinhos ou pequenas tábuas elásticas, que, a modo de telas e percutidas com as pontas dos dedos polegares dão vários sons um tanto secos ou de pouca sonoridade" (33). Seria a mesma marimba (wandina) dos wandas, a marimba do Zambeze, a simba dos cafres, etc. Castellanos descreve as modalidades mais comuns de marimbula encontradicas em Cuba (34).

A maruga é "formada por dois cones ôcos, de lata ou metal, soldados pela base. A superfície dos cones apresenta perfurações que oferecem desenhos caprichosos. As extremidades são truncadas e uma delas é fixada ao cabo, que é também de folha de flandres" (35). O som é obtido pela agitação de pedrinhas ou sementes no interior do instrumento.

A maruga é tida geralmente como sinônimo de maraca, mas esta última é sempre feita de güiro (Crescentia cujete) ou cabaça, "maruga vegetal", como a chama Castellanos. Embora usada nas festas populares afrocubanas, a maraca e a maruga não parecem ser de origem

Cf. Castellanos, op. cit., pág. 24. (33)

<sup>(34)</sup> Op. cit., págs. 26 e segs. (35) Id., ibid., pág. 31.

africana, igualmente como sucede com o maracá, o ganzá ou o xeque-xeque brasileiro. Embora Wiener sustente que maraca seja corrutela do arabe mitraqah, dai passando aos negros do Sudão, acha Ortiz com mais razão que "a maraca é instrumento musical e vocábulo dos índios Aruaks, que nos tempos pré-colombianos povoaram as Antilhas e hoje sobrevivem junto ao Madalena, ao Orinoco e ao Amazonas. E curioso é observar que a usavam também e ainda usam para seus esconjuros os feiticeiros, behiquês ou piaches indianos" (36).

De origem indígena é tambem o güiro, que evoca o reco-reco brasileiro. "Os negros — escreve Ortiz — adotaram o güiro ou cahaca que é indígena. Consiste em um güiro sêco onde foram gravadas várias ranhuras horizontais e paralelas em sua parte externa, de maneira a formar uma espécie de ralador (pelo que se chama anavo) e sôbre o qual se passa a compasso, uma vareta de madeira dura enquanto se sustêm o pedúnculo com a mão e querda" (37).

As campainhas de ferro, as campanas, são também instrumentos musicais dos afro-cubanos. Há-os de vários feitios, desde as campainhas simples, até às duplas campânulas de ferro dos yorubas, idênticas aos agogôs negro-brasileiros.

Outros instrumentos existem ainda entre os afro-cubanos. Os palitos tão conhecidos nas orquestras cubanas consistem em dois paus redondos, de madeira dura e sêca, que se percutem um contra o outro, marcando o compasso da música ou do canto. O sambí, de franca origem bantu, seria o nosso berimbau-de-barriga, a avaliar-se pela descrição de Ortiz: "instrumento de corda africano,

<sup>(36)</sup> Ortiz, Glosario de Afronegrismo, palavra moraca, pág. 326.

<sup>(37)</sup> Cf. Castellanos, op. cit., pág. 37

conhecido em Cuba, formado de uma varinha de yaya ou vara em forma de arco, com uma fibra de guano montaña ou arante, como corda, e um güiro como caixa de ressonância" (38).

A grande variedade de instrumentos afro-cubanos explica a riqueza de sua orquestração, já tão famosa no mundo inteiro, estilizada e difundida hoje através dos movies americanos... Adaptando a habanera, o negro cubano enriqueceu-a com elementos rítmicos, que deram à música cubana as suas características incondundiveis (39).

Saindo das cerimônias fetichistas, a dança afrocubana se popularizou nas festas profanas. As danças cubanas ter-se-iam originado, segundo Ortiz, da ondulação pôstero-pelviana de origem andaluza e africana. Habanera de um lado, danças negras do outro. E daí surgiram o tango, a rumba, a guaracha, o danzon...

As primitivas danças negras vieram dos tempos da escravidão. Em certos dias de folga, debaixo da vigilân-

<sup>(38)</sup> Ortiz, Glosario, op. cit., palavra sambi, pág. 416.

<sup>(39)</sup> Para maior desenvolvimento do assunto, vide Albert Friedenthal, Musik, Tanz und Dichtung bei den Kreolen Amerikas, Berlin, 1913, págs. 92 e segs. — Realmente a habanera, nascida em Havana, como o seu nome está a dizer, é a resultante híbrida de elementos melódicos centro e sul-espanhóis e rítmica africana. Daí o seu caráter de arte híbrida que tanta atenção chamou a Friedenthal: "Die Melodien der Habanera, die wir aus dem mittleren oder südlichen Spanien herleiten mögen, und die Begleitund mit ihren aus Afrika stammenden Rhythmen stellen also gewissermassen eine Vermählung spanischen Geistes mit afrikanischer Technik dar.

<sup>&</sup>quot;So lernen wir in der Habanera oder Danza eine hybride Kunst kennen, wie aber gleich an dieser Stelle gesagt werden mag, die einzige hybride Kunstgattung der kreolischen Musik. Betrachten wir sie in ihren Einzelheiten" (Op. cit., pág. 96).

Vide também H. E. Krehbiel, Afro-American Folksongs, cit., pág. 93.

cia dos mayorales, o escravo cubano podia realizar as suas danças de tambores. Com seus instrumentos rudimentares — tumbanderas, tumbas, chachas e maracas nompiam os negros os seus cantos de trabalho e as danças que trouxeram de suas terras de origem. Quase sempre dançavam em tablados improvisados, presididos pelo rei e pela rainha, eleitos por êles. Uma descrição da dança escrava fez Emílio Bacardi numa novela, talvez a melhor dessa época, na opinião de Ortiz. Será melhor conservar o idioma original:

- "- Mi amo, la tumba va a empezar".
- " Bueno, que empiece; ya iremos allá".

"La sala de trillar café se habia convertido en salón de baile. Desmontadas las mesas de tijera, yacían recostadas a las paredes, y a ella también los bancos cuajados de mujeres. En una especie de tarima alta, se hallaban presidiendo. el rey y la reina, corte elegida por los esclavos: um poco más abajo el bastonero, director de las danzas; junto a ellos hombres y mujeres señalados con diversos títulos jerárquicos, y el resto de la sala, bastante amplia, esparcida la dotación casi en su totalidad. Seis ventanas sin rejas y dos puertas abriéndose al exterior, daban claridad al recinto. En un lado los músicos con sus tumbas y chachas; la mayoría de las negras con maracas de hoja de lata, llevando con ellas el compás de la música y del canto. Algumas pencas de palma, una bandera española y otra franceza, bastante desteñidas ambas, y varios farolitos con de cera amarilla, eran los adornos de aquel salón. El rey y la reina ocupaban sillas de cuero; el bastonero una de lo mismo, pero más pequeña".

"Ensordecían las tumbas picadas por las duras manos del trabajo y el eco de los parches, retumbando en la sala. enloquecía a aquellas gentes, fanáticas de la danza. El

chacha, cuajado de manos de cinta de diversos colores, vibraba frenéticamente en las manos de los acompañantes. Y el cantar monótono y lento de las negras llenaba de embriaguez a músicos y danzadores".

"Rompía el babul con su cadencia, e inauguraba el baile la más gallarda de las negras jóvenes: se bailaba por amor al arte, y el compañero era un negro, ya de bastante

edad, el mejor bailador de la hacienda".

"Ella, alta y de facciones regulares, con la bocca entreabierta por una sonrisa de vanidad satisfecha, lucía una dentadura simétrica y de perfecha blancura. La cabeza adornada con el indispensable tiñón de seda, erguida y un tanto echada hacia atrás, ostentaba ojos adormilados, lanzando a la redonda mirada preñadas de voluptuosa languidez; el pecho pronunciado y atrevido palpitaba fuertemente, como queriendo rasgar, con la dura morbidez de las carnes, el corpiño de batista, de algodón rosado, que comprimía el airoso seno, en tanto que la larga cola de la falda describiendo círculos, sujeta en parte por el brazo izquierdo con elegante dejadez. Tendida al galán la mano derecha, va asiada por la punta de los dedos, destacándo-se el mórbido brazo adornado con un brazalete de oro donde brillan gruesas esmeraldas falsas; desafia con su altanera belleza y exagera a veces el cimbrar del talle, dejando adivinar, por el escultórico busto, descubierto casi por el escote, a una espléndida Venus africana, de sangre oriunda de los arenales de fuego, embellecida por seleción en los pintorescos campos de Cuba".

"Descalzos los pies, deslízanse por el tablado del piso, como si anduviesen con patines; en un instante retiénela el compañero en forzada tensión, obligándola a describir círculos y más círculos, e inclinándose de momento en momento, y pasando bajo el brazo de ella, como bajo galante arco triunfal, obtienen una ovación de los que les contemplan. Los carriles se repiten, y a un movimento caden-

cioso e iniciador de caderas, el delirio llega a su colmo; las maracas agítanse como enloquecidas, o poseídas de furia; auméntase el repicar de las tumbas; la más anciana de las negras ata un pañuelo verde a una pantorrilla del bailador; un mozo introduce en la boca de la beldad un real de plata, y en tanto que espectadores de ambos sexos se disputan el limpiarles el sudor del rostro, el cantar agudo y delirante, resuena con inusitado brío":

"Blan la yo qui sortí en Frans, joh jelé...!
Yo pran madam yo serví sorellé!...
Pu yo caresé negués...! (40)

"Y vibra el los espacios da última sílaba, larga, prolongada, lastimera, sin tomarse aliento, como un ¡ay! que se va perdiendo en los espacios; imprecación del servilismo, protesta de impotencia y quejido de un rebaño de la humanidad. Ese cantar es el desahogo inocente y patético, a la vez, de la raza oprimida que con letra en que se contiene la idea que zahiere se venga del amo, acompañando las notas musicales con un canto tristíssimo de dolor infinito" (41).

Destas danças negras surgiu a rumba. Suárez, há tempos, assim a definiu: "Dança muito obscena em parelha, cujo atrativo principal são as indecorosas contor-

<sup>(40)</sup> Traducción literal: Blancos esos que salen de Francia, ¡oh, gritadio! Toman a sus señoras para que sirvan de almohadas... Para acariciar a las negras...!

Traducción libre:

De Francia los blancos que vienen, ¡gritadlo, decidlo muy alto! Con dueñas de haciendas se casan, ¡gritadlo, decidlo muy alto! Pretexto que toman, usando sus lechos, ¡gritadlo, decidlo muy alto! De nido de amores, con negras queridas, ¡gritadlo, decidlo muy alto!

<sup>(41)</sup> Emilio Bacardi, Via Crucis, Santiago de Cuba, 1914, cit. por Ortiz, Los Negros Esclavos, op. cit., págs. 232-234.

sões de cintura, que o par dança solto ou enlaçado. Tem origem africana, assim como as cadências de sua mú-

sica" (42).

"À habilidade da dançarina — acrescenta Ortiz — consiste em mover voluptuosa e cadenciadamente suas cadeiras conservando o resto do corpo em uma quase imobilidade sòmente interrompida para dar certos passos ao som dos tambores e permitir uma ligeira vibração nos braços arqueados, cujas mãos seguram as extremidades de um pano (43), ou levantam a saia em proporção com a excitação erótica da dansarina" (44).

Os muitos autores que se têm ocupado da rumba— Suárez, Pichardo, Aranzadi, Zamacois, Salillas...— destacam as suas características eróticas. A rumba, para Zamacois, por exemplo, não é mais do que "o poema do amor físico, a conquista da fêmea; conquista crua, rápida, sem torneios cortezes ou delongas ociosas". Mas Castellanos, que reproduz esta e outras opiniões dêstes autores, distingue duas variedades de rumba: a) rumba erótica; b) rumba negreira ou dansa bárbara (45). E reproduz as observações de Rafael Salillas, que fez uma verdadeira classificação fisiológica, quando acentuou o caráter de sensualidade na rumba. Assim haveria a rumba:

A) Abdominal

B) Péctoro-braquial

C) Dorsal ou póstero-pelviana

O primeiro tipo corresponde à dança de ventre da coreografia oriental; ao segundo tigo se poderia chamar

<sup>(42)</sup> Cf. Ortiz, Glosario, op. cit., palavra rumba, pág. 406. (43) Este detalhe do pano nas mãos da dansarina é também africano (Nota de Ortiz).

<sup>(44)</sup> Id., ibid., pág. 406.

<sup>(45)</sup> Castellanos, La brujeria, etc., op. cit., pág. 66.

segundo Salillas, espasmo de braços e ao terceiro, "concomimiento erotico".

Tambem o folk-lorista Sanchez de Fuentes distinguiu a rumba teatral, mais aperfeiçoada, mais refinada, da rumba verdadeira, de marcado caráter africano. A verdadeira rumba "só consta de oito compassos que formam uma frase que se vai repetindo indefinidamente, enquanto dura a dança, um tanto lúbrica e sensual, do par desarticulado, que a anima com seus repetidos movimentos de ombros e estranhas contorsões. A síncopa que oferece a música desta dança, que também se canta com letras nascidas na rua, é muito característica dentro do compasso de "dois por quatro" em que se escreve e em que se intercalam frequentemente tresquiálteras que lhe dão um sabor inconfundível" (46).

O tango foi dansado apenas nos tempos da escravidão, e tinha características aproximadas da rumba, conforme afirma Sanchez de Fuentes. Não criou raízes em Cuba, ao contrário do que supôs Friedenthal.

O danzon tem uma origem mais recente, embora reconhecendo raízes andaluzas e africanas, como está dito nêstes versos do poeta Manoel Pichardo, dirigindo-se a um seu confrade mexicano, e reproduzidos por Friedenthal (47):

> Es, poeta, el danzon Con aires de andaluz y de africano

E em outra estrofe:

De tiple y de bandurria suavidades Y de Congo tambor, sonoridades

A dansa e a música dos afro-cubanos foram se transformando gradualmente por influências, que operaram

<sup>(46)</sup> Cf. Ortiz, Glosario, pág. 410.

<sup>(47)</sup> Friedenthal, op. cit., pág. 110.

como no Brasil, uma desafricanização progressiva pelo trabalho lento da aculturação. Podemos hoje afirmar que a rumba é a dança típica de Cuba, com aperfeiçoamento dos seus primitivos e grosseiros caracteres. Como tal, a rumba invadiu os salões elegantes e apresentou-se ao mundo, utilizando-se da propaganda decisiva do cinema sonoro norte-americano...

As festas populares de Cuba sofreram, em grandes proporções, a impregnação negra. E algumas delas reconhecem mesmo origens nitidamente africanas. Os cabildos, por exempo, de franca semelhança com as festas cíclicas dos reisados brasileiros, e de origem cultural congolêsa.

·Através de um interessante estudo do professor Fernando Ortiz (48) vemos que os cabildos afro-cubanos, que fora de Havana eram chamados reinados, se celebravam no dia de reis. A princípio, eram simples reuniões essas que tiveram origem nos cabildos (do castelhano capítulos) sevilhanos do seculo XIV, continuados nas cofradías dos séculos XV a XVIII. Estes ajuntamentos de negros reconheceram uma dupla causa social e religiosa, igualmente como sucedeu com as confrarias dos escravos brasileiros. Há a notar ainda a influência africana, dos clans totêmicos, como já demonstrámos Nina Rodrigues e eu, para o caso dos ternos e reisados negro-brasileiros. As primitivas cofradías em Cuba foram se transformando em verdadeiras festas populares, com reis e rainhas, séquito, música, etc. Realmente, eram verdadeiros festejos de reis Congos, como os celebrados no Brasil e sobreviventes ainda hoje nos reisados e maracatus do nordeste (49)

<sup>(48)</sup> F. Ortiz, Los cabildos afro-cubanos, Revista Bimestre Cubana, vol. XVI, n.º I, Habana, 1921.

<sup>(49)</sup> Arthur Ramos, O folk-lore negro do Brasil, passim.

No dia de Reis, em Cuba, saíam os cabildos com o seu rei Congo, vestido de casaca, chapéu de dois bicos, grande bastão de borla, características ao mesmo tempo de um monarca europeu e de um régulo africano. O rei Congo não era apenas uma entidade de folk-lore. Exercia as funções de capatas (como nas antigas cofradías) e de embaixador da sua raça. Daí o respeito que merecia de seus súditos; êle "era o vinculo — escreve Ortiz — que os unia geralmente à sociedade dos brancos" (50).

A eleição do rei dos cabildos era uma função altamente complexa, como se deduz das informações prestadas a Ortiz (51) por um velho Congo. Procedia-se à eleição (sali) no dia de Reis, recaindo a escolha em um Congo que tivesse talento (entú). A eleição pròpriamente dita era precedida de três dias de cerimônias a Santo Antônio, ao qual davam comida. Escreviam um sinal correspondente a cada candidato em papéis que colocavam dentro de um güiro, tirando-se então a sorte. O eleito era saudado com grandes manifestações de alegria, e o seu reinado durava quatro anos. Fazia-se ainda a eleição de um rei suplente a que chamavam isuru. Os lucumis, de acôrdo com esta informação fornecida a Ortiz, não timham rei, o que vem ainda provar a origem bantu desta instituição.

O rei ou capataz era responsável pelas faltas cometidas pelos súditos de seu cabildo, de que faziam tambem parte as mulheres.

"Aparentemente os cabildos tiveram como finalidade a dança, mas realmente se destinavam ao amparo dos negros e a fins religiosos, como prova o fato de levarem fetiches em suas reuniões, que foram proibidas

<sup>(50)</sup> Ortiz, loc. cit., pág. 5.

<sup>(51)</sup> Id., ibid., pág. 6.

ao menos na via pública, para não prejudicarem a religião católica. Os negros, nesse momento adotavam como patrono algum santo católico, transmitindo-lhe o poder de seu fetiche, confundindo-o com aquêle" (52).

Sucedeu no Brasil a mesma cousa. Veja-se, por exemplo, o caso dos maracatus, em que os negros carregam na via pública a boneca, que é na realidade, um deus-fetiche, o calunga dos angola-conguenses; ao mesmo tempo que festejam calunga (53), os negros se dirigem à Igreja de N. S. do Rosário, que tambem tem sido a padroeira das confrarias dos negros brasileiros.

Em Cuba, houve muitas confrarias e devoções dos negros a santos católicos, afora o caso do sincretismo orishas-santos já descrito.

A procissão dos cabildos cubanos tem muita semelhança com as festas negro-brasileiros do ciclo dos Congos: reis e rainhas paramentadas, dança, música, etc. Houve cabildos famosos em Cuba, como o Cabildo Congo Mumbala, Cabildo Africano Lucumi, Cabildo de Oro, Cabildo Rey Mago Melchior, Cabildo Arará Magino...! onde as denominações africanas se encontram com expressões católicas... O governo, julgando os cabildos "mancha de uma civilização", começou a perseguí-los; mas, como sucedeu com as práticas do culto, êles permaneceram "debaixo de uma adoração católica e um regulamento adaptado ao formalismo legal" (54).

Uma figura comum aos cultos fetichistas negrocubanos e às festas dos cabildos é o irime ou diablito, que

<sup>(52)</sup> Id., ibid., pág. 16.

<sup>(53)</sup> Vide Arthur Ramos, O Folk-lore Negro do Brasil, pág. 99; Mário de Andrade, Maracatu, O Espelho, Rio, Junho de 1935; Id., A calunga dos maracatus, in Estudos Afro-brasileiros, Rio, 1935, pág. 39.

<sup>(54)</sup> Ortiz, loc. cit., pág. 28.

saía, à rua, nos dias de reis, paramentado de forma típica, às vezes com máscaras, capacetes de penas ou cornos fazendo pantomimas, à moda dos griots africanos. O próprio Ortiz inclina-se pela origem congolêsa dêstes diablitos (55). No Brasil também ainda hoje vemos essas figuras, nos Mateus dos reisados ou nas personagens carnavalescas da antiga Praça Onze...

De sobrevivências africanas no Carnaval cubano, há ainda os camparsas contemporâneos. Corresponderiam aos nossos ranchos e atuais escolas de samba. São grupos de vários indivíduos que desfilam nos dias de Carnaval, segurando lanternas de papéis multicores, cantando coplas onde se adivinha a origem africana. É evidente o caráter de sobrevivência totêmica dêstes comparsas, tal como Nina Rodrigues já havia lembrado para os seus congêneres da Bahia. E a prova está nas denominações dêstes comparsas como El Gavilan, Los Congos Libres, El Alacran, La Culebra... A influência maometana também se revela em alguns nomes como Mandinga Moro Rojo, Mandinga Moro Azul. Também em grau menor, se observam sobrevivências pré-colombianas nos comparsas afro-cubanos.

O Governo, que persegue os comparsas do carnaval cubano, como no decreto de 1º. de fevereiro de 1913, algumas vezes os apoia para fins políticos. Não é a mesma coisa que acontece com as nossas Escolas de samba, onde assistimos a uma verdadeira exploração organizada dos morros, ou o assalto do político branco à boa fé tradicional do Negro?

A linguagem dos Negros de Cuba bem reflete a influência africana. O primitivo idioma dos negros escravos recém-chegados a Cuba era realmente uma giria

<sup>(55)</sup> Id., Los negros brujos, págs. 114 e segs.

especial, devida a várias razões postas em destaque por Ortiz: ignorância da língua castelhana, dificuldades de aprendê-la, etc. Esta gíria compunha-se de poucas palavras formadas geralmente pela duplicação da raiz tomada ao inglês, (por exemplo: luku-luku, olhar, do inglês to look; pisi-pisi, urinar, do inglês to piss; tifi-tifi, roubar, do inglês to thieve, etc.), ou de origem onomatopaica (por exemplo: fon-fon, açoitar; ñami-ñami, comida, etc.) (56).

Esta linguagem confusa dos negros era um castelhano desfigurado, sem concordância, número, declinação ou conjugação, sem R forte, sem S e D finais, troca do Ll por ñ, E por I, G por V, etc., como neste exemplo de frase apresentado por Pichardo: "yo mi ñama Frasico Mandinga, nenglito reburujaoro, crabo musuano ño Mingué, de la Cribaneri, branco como carabon, suña como gato, poco mirá oté, cribi papele toro ritoro ri, Frasico riente, e coje cuelo, guanta qui guanta ..." (57).

Os Negros fetichistas de Cuba costumam chamar a sua linguagem "lingua africana lucumi". E embora saibamos que lucumis foram os yorubas lá introduzidos, a linguagem negro-cubana reconhece uma multidão de têrmos derivados das línguas bantus, como se deduz dos estudos de Pichardo, Bachiller y Morales, Ortiz e outros. "Lingua carabali" é outra expressão usada para os seus dialetos. E já transcrevemos, em carabali, duas orações onde se nota nitidamente a influência árabe. A simples consulta ao opulento Glosario de Afronegrismos do professor Ortiz nos põe em contacto imediato com os bantuismos, os afro-arabismos, os yorubismos, etc., do linguajar popular dos negros cubanos. De onde podemos

<sup>(56)</sup> Para maior desenvolvimento, vide F. Ortiz, Los negros esclavos, págs. 238 e segs.

<sup>(57)</sup> Cf. Ortiz, op. cit., pág. 240.

concluir que em Cuba, como no Brasil, as línguas africanas, principalmente o quimbundo, o nagô (yoruba) e as línguas afro-islâmicas, influenciaram poderosamente a linguagem popular, nos cantos de feitiçaria, nos apodos, e na gíria da sua vida diária...

Como a linguagem, a arte dos Negros cubanos reconhece a influência das culturas africanas. Já examinámos o caso da música e da dança. O museu da Cátedra de Medicina Legal da Universidade de Havana possui uma rica coleção de objetos dos Negros cubanos, por onde podemos avaliar as suas concepções artisticas (58). Esculturas de madeira de ídolos e orishas (Ebelli, Obatalá, Shangó, diablitos...), instrumentos de música (tambores, marugas...), emblemas e atributos dos santos (colares, flechas, artefatos variados); tudo isso permite um rápido paralelo com as culturas africanas de origem. E a identificação é fácil entre uma escultura yoruba de um orisha ou a fatura de um instrumento de música, e a indumentária bantu de um diablito ou de um rei Congo...

Podemos assim concluir que duas modal dades principais de culturas negro-africanas foram introduzidas em Cuba. Em primeiro lugar, está a nítida influência yoruba, a refletir-se nas práticas de suas religiões e de seus cultos e em grande parte de seu folk-lore e da sua linguagem. Neste sentido, esta influência é idêntica à da Bahia, onde predominou a cultura yoruba da Costa dos Escravos.

Em segundo lugar, foi enorme em Cuba, a influência das culturas bantus. E isso se observa no folk-lore (ca-

<sup>(58)</sup> Vide El museu de la catedra de Medicina Legal de la Universidad de la Habana, pelos Drs. Raimundo de Castro, Israel Castellanos, Juan Blanco Herrera e E. Valdes Castillo, Habana, 1930.

bildos, reis Congos, etc.), na linguagem e em outras partes da vida social dos Negros cubanos.

Influências menores foram as das culturas do Sudão islamizado, em Cuba, ao contrário do que sucedeu no Brasil, com a conservação de um culto afro-islâmico, completo, o culto malê.

O trabalho de aculturação prossegue a sua obra, no contacto destas culturas negras com a branco-espanhola e com as culturas pré-colombianas sobreviventes.

#### CAPITULO VII

# AS CULTURAS NEGRAS NO HAITI

A história das culturas negras no Haiti é das mais interessantes para o estudo do problema do Negro no Novo Mundo. Desde 1502, e acredita-se mesmo que mais cedo, foram introduzidos negros escravos na antiga ilha de S. Domingos.

A história da escravidão na ilha é uma longa série de lutas terríveis, de opressão e de martírio. Sabe-se o que foi a vaga de revolta que desabou sôbre a ilha, depois da data histórica de 16 Pluviose II (4 de fevereiro de 1794), quando a França revolucionária proclamou a abolição da escravidão. Os Negros que constituiam absoluta maioria em S. Domingos, marchavam para a libertação, como animais desacorrentados. Estavam ainda muito perto da África, de onde tinham sido violentamente arrancados! E ao som dos tambores de guerra, marchavam para uma rubra libertação de sangue e de fogo.

O chefe negro Bouckman cantou em "alexandrinos selvagens" (1) a história trágica dêsses arroubos de liberdade:

Bon Dieu qui fait soleil, Qui clairé nous en haut, Qui soulevé la mer, Qui fait l'orage gronder,

<sup>(1)</sup> Cf. Charles de la Roncière, Nègres et Nègriers, Paris, 1933, pág. 152. — Vide também Dr. Price-Mars, Ainsi Parla L'Oncle, Bibliothèque Haïtienne, 1928, pág. 42.

Bon Dieu là s'autres tendez
Caché dans son nuage.
Et là li gardé nous.
Li vouai tout ça blancs fait.
Bon Dieu mandé crime,
Et pas nous vlé bienfaits,
Mais Dieu lá qui si bon
Ordonnes nous vengeance.
Li va conduit nous.
Li baille nous assistance.
Jetes portraits Dieu blanc
Qui soif d'leau dans yeux nous
Coutes la liberté qui nan coeur à nous tous!...

(Le bon Dieu qui fait le soleil qui nous éclaire d'en haut, qui soulève la mer, qui fait gronder l'orage, entendez-nous, vous, autres, le bon Dieu est caché dans les nuages. Là il nous regarde et voit tout ce que font les blancs. Le Dieu des blancs commande le crime, le nôtre sollicite des bienfaits. Mais ce Dieu qui est si bon (le nôtre) nous ordonne la vengeance. Il va conduire nos bras et nous donner l'assistance. Brisez l'image du dieu des blancs qui a soif de nos larmes; écoutez en nous-mêmes l'appel de la liberté!...).

Depois, grandes líderes lutaram pela independência de Haiti: Toussaint l'Ouverture, Jean Jacques Dessalines, Henri Christophe... A ilha declarou-se independente em 1804, tendo a França reconhecido a independência da sua ex-colônia em 1823. Em 1884, São Domingos, a parte espanhola da ilha povoada de Espanhóis, Aruaks e Caribes, separou-se politicamente de Haiti.

Hoje, para 2.503.500 habitantes em Haiti, e 1.035.000 em S. Domingos, o grosso desta população é constituído de negros e mulatos. A pequena percentagem de brancos é constituída de antigos imigrantes francêses e espanhóis,

embora pràticamente não se possa falar de brancos puros (2).

Qual a procedência dos Negros haitianos? Na ilha de S. Domingos desembarcaram negros escravos das mais diversas procedências. Povos sudanêses, da África Ocidental e sudanêses islamizados e povos bantus formaram em S. Domingos um conjunto bastante heterogêneo. No século XIV, como nos informa o Dr. Dorsainvil, "tôdas as tribos africanas: Soussous, Ibo, Lelé, Malinké, Bambara, Nago, Congo, Caplou, Fon, Quiamba, Conga, Miné, Mahí, Ouolof, Poulah, Arada, etc., que iam ser representadas em São Domingos, não tinham nem uma perfeita uniformidade de costumes, nem o mesmo grau de cultura moral" (3). E o marquês de Saint-Méry, de quem se conhece um dos mais antigos estudos sobre a ilha de S. Domingos (4), enumera, baseando-se numa memória

<sup>(2)</sup> Haveria a citar o caso da população de Carzal em l'Arcahaie, no interior haitiano e referido pelo americano Wirkus num livro de memórias, que mais parece um romance cinematográfico. Segundo o que refere Wirkus, a maioria da população de Carzal tinha a pele branca, olhos azuis e cabelos louros. E rezava a tradição que os nativos de Carzal eram descendentes de um regimento polonês enviado por Napoleão I.º para reforçar as tropas com que o General Leclerc tentou a reconquista de Haiti para a França. Dessalines, que combateu encarnicadamente os francêses, poupou os legionários polonêses "vítimas de Napolcão, obrigados a servir contra a vontade e fazer guerra a um povo estrangeiro com o qual não tinham inimizade". Assim lá ficaram os polonêses que se misturaram à população de Carzal, casando-se com mulatas e quarteironas. Avalia Wirkus a população atual dêstes descendentes de polonêses em 500 habitantes. (Lieutenant Faustin Wirkus, Le roi blanc de la Gonave, trad. francêsa, Paris, 1932, pág. 112).

<sup>(3)</sup> Dr. J. C. Dorsainvil, Vodou et Névroses, Bibliothèque Haitienne, 1931, pág. 29.

<sup>(4)</sup> Moreau de Saint-Méry, Description topographique, physique, civile, politique et historique de Saint-Domingue, 1797.

oficial de 1785, os países ou as regiões africanas que forneceram escravos para o Haiti e para as Antilhas em geral. Estas regiões estendiam-se da embocadura do Senegal até o cabo da Boa Esperança: Costa do Senegal, Costa dos Grãos, Costa do Ouro, Costa do Marfim, Costa dos Escravos, Costa de Angola. E eram senegalêses islamizados, como Ouolofs, Peuhls ou Poulards, Bambaras, Quiambaras, Mandingas; negros da Costa do Ouro, como Agouas, Fantins, Ibos e mais particularmente os Fons, os negros de Arada ou do Daomei; negros da Costa dos Escravos, e por fim negros Congos (5).

Mas a cultura que predominou no Haiti foi a daomeiana, a avaliar-se pela profunda influência religiosa sobrevivente nos cultos vodu. Aconteceu em Haiti um fenômeno semelhante ao da Bahia (Brasil) e Cuba, com a cultura yoruba. Sendo os Fons "infinitamente menos numerosos" em S. Domingos que outras tribos africanas, interroga-se o Dr. Dorsainvil "como explicar então a forte impressão religiosa com que marcaram o povo?" (6). E êle próprio procura uma resposta a essa questão; apelando para o espírito guerreiro e conquistador dos daomeianos; para a sua qualidade de liderança, sendo êles os chefes de quase todos os movimentos de luta e revolta em S. Domingos, ao revés do espirito doméstico dos Congos, por exemplo; da sua cultura mais adiantada, pois na África possuíam uma escrita hieroglífica e uma religião complexa, essencialmente monoteista, com a crença num espírito superior e uma moral adiantada (7).

A forma mais aparente da cultura que os daomeianos deixaram sobrevivente no Haiti, foi o culto vodu.

<sup>(5)</sup> Cf. Dr. Price-Mars, Une étape de l'évolution haitienne, Bibliothèque Haitienne, s/d., pág. 119.

<sup>(6)</sup> Dorsainvil, op. cit., pág. 166.

<sup>(7)</sup> Id., ibid., págs. 166 e segs.

Uma série de lendas e reportagens sensacionalistas, desde muito tempo vem explorando o tema. O Haiti seria, para a imaginação exaltada de certos viajantes e escritores, uma ilha misteriosa, onde, às caladas da noite, se celebrariam ritos selvagens, com sacrificios humanos, costumes macabros transportados das selvas africanas. A palavra vodu ficou sendo qualquer coisa sinistra, a infundir calafrios de pavor ao inconsciente leitor de algumas destas narrativas cinematográficas.

Mas há logar de distinguir o vodu, como espécie religiosa dos negros haitianos, e sôbre cuja significação os trabalhos de Price-Mars tanto têm insistido, de uma série de práticas e ritos, possessão, magia, etc., que se englo-

bam geralmente sob a denominação de vodu.

"O Vodu é uma religião — escreve o Dr. Price-Mars — porque todos os adeptos crêem na existência os seres espirituais que vivem em alguma parte do universo em estreita intimidade com os humanos cuja atividade êles dominam.

"Estes seres invisíveis constituem um Olimpo inumerável formado de deuses, dentre os quais os maiores tomam o título de Papa ou Grande Mestre e têm direito

a homenagens particulares.

"O Vodu é uma religião porque, através da confusão das legendas e a corrução das fábulas, se pode depurar uma teologia, um sistema de representação graças ao qual, primitivamente, nossos antepassados africanos explicavam os fenômenos naturais e que estão, de modo latente, na base das crenças anárquicas sobre as quais repousa o catolicismo híbrido de nossas massas populares" (8).

Para o Dr. Dorsainvil, o vodu é "uma psico-neurose religiosa, racial, hereditária, caracterizada por um

<sup>(8)</sup> Price-Mars, Ainsi parla l'Oncle, ag. cit., pág. 32.

desdobramento da personalidade com alterações funcionais da sensibilidade, da motilidade e predominância dos sintomas pitiáticos" (9).

Evidentemente, o Dr. Dorsainvil confundiu a religião ou o culto, em seu significado largo, com o fenômeno restrito, individual, da possessão e não estabeleceu, como lembra Price-Mars, "a diferença capital que existe no culto vodu, entre a massa geral de crentes e o pequeno grupo de iniciados que participam dos mistérios das divindades e são jugulados pelos lois" (10).

Por fim, dentro do nome vodu englobam outros autores tôda uma série de fenômenos ligados à mala vita dos negros haitianos: práticas de feitiçaria, crendices e abusões de varias procedências. Foi o que aconteceu, no Brasil, com a denominação de macumba, que engloba hoje não só sobrevivências de cultos africanos como vasta parte do folk-lore afro-brasileiro: práticas mágicas, baixo curandeirismo, etc. O mistério que sempre rodeou as cerimônias do vodu não é mais do que um caso particular do que sucede em geral com todas as "religiões de mistério". A proibição de um culto, outrora livre, converte-o em práticas privadas, esotéricas.

O mais antigo texto sôbre os cultos dos Negros haitianos está no Essai sur l'Esclavage et Observations sur l'état présent des colonies, de autor anônimo. Falando das reuniões noturnas dos escravos o autor escreve: "A dança chamada em Surinam Water Mama e em nossas colônias a Mãe d'Agua, lhes é severamente interdita. Fazem dela um grande mistério e tudo o que se sabe, é que a dança aquece muito sua imaginação. Exaltam-se ao excesso, quando meditam um mau propósito. O chefe do complot entra em êxtase até perder o conhecimento,

<sup>(9)</sup> Dorsainvil, op. cit., pág. 58. (10) Price-Mars, op. cit., pág. 124.

mas, como não adoram o mesmo deus, odeiam-se e se espionam reciprocamente e êstes projetos são quase sempre denunciados". Conclui Price-Mars, que transcreve esta nota, que nessa época não havia ainda um corpo de crenças que mais tarde tomaria a designação de Vodu (11).

A mais antiga descrição, tornada clássica, de uma ceremonia vodu é de Moreau de Saint-Méry (12). O autor descreve inicialmente as condições exteriores do culto, que se celebra à noite e geralmente em logar escuro, inacessivel à curiosidade dos estranhos. Os iniciados calçam sandálias e colocam no corpo um certo número de lenços em que a côr vermelha predomina. Há um Rei e uma Rainha do Vodu (o autor escreve Vaudoux), que preside as cerimônias e são os intérpretes da divindade. O rei Vodu com a fronte cingida por um diadema, traz lenços mais belos e em maior quantidade do que os de-

mais adeptos, e um cordão geralmente azul.

A divindade do culto é a cobra sagrada. Os soberanos sentam-se perto do altar onde está a caixa que guarda a serpente. A cerimônia começa pela adoração da cobra, em protestos de juramento secreto, que é a base da associação. Terminado o juramento, começa o rito. Cada iniciado depõe aos pés da divindade as suas oferendas e as suas preces. É o momento culminante da

cerimônia:

"A cada uma destas invocações - escreve Saint-Méry — o Rei Vodu se recolhe, e o Espírito age nêle. fica em estado convulsivo, e o oráculo fala pela sua hoca.

<sup>(11)</sup> Price-Mars, op. cit., pág. 114. (12) Cf. Price-Mars, op. cit., págs. 114 e segs.

"Ora lisongeia e promete a felicidade, ora prorrompe em exprobações e, ao diapasão de seus desejos, de seu próprio interesse ou de seus caprichos, dita, como leis sem apêlo, tudo o que lhe apraz prescrever, em nome da cobra, à turba imbecil que não opõe jamais a menor dúvida ao monstruoso absurdo, só fazendo obedecer ao que lhe é despòticamente prescrito.

"Depois que tôdas as questões provocaram uma resposta qualquer do Oráculo, que tem também sua ambiguidade, formam todos em círculo e a cobra é trazida ao seu altar".

Não terminam aí as cerimônias. Seguem-se as danças sagradas, de iniciação, de que a curiosa descrição de Moreau de Saint-Méry continua a nos dar uma idéia exata:

"O rei Vodu traça um grande círculo com uma substância que enegrece, aí colocando aquêle que quer ser iniciado e na mão do qual põe um embrulho composto de ervas, de pêlos, de pedaços de chifre e outros objetos nauseabundos.

"Batendo-lhe depois levemente na cabeça com uma pequena baqueta de madeira, entoa um cântico africano:

> Eh! Eh! Bomba. Hen! Hen! Canga Cafio té Canga moune délé Canga doki la Canga li (13)

Aia bombaia, bombé Lamma ramanaguana. E van vanta Vanna docki

Tradução - "Nós juramos defender os brancos e tudo o que êles possuem, morreremos antes que renunciar a isto". Te-

<sup>(13)</sup> A comparar com o cântico de que Drouin de Bercy dá a música, as palavras e a tradução:

que repetem em côro aquêles que rodeiam o círculo. enquanto que o recipiendário põe-se a tremer e a dançar, o que se chama monter vaudoux (14). Se, por desgraça o excesso de seu transporte, o faz sair fora do círculo o canto cessa imediatamente, e o Rei e a Rainha vodu viram as costas para afastar o presságio. O dançarino volta a si, entra na roda, agita-se de novo, bebe e entra enfim em convulsões que o rei vodu manda cessar, batendo-lhe levemente na cabeça com o pauzinho, ou mesmo com nervo de boi se julga conveniente. É conduzido ao altar para jurar e desde êste momento pertence à seita.

"O cerimonial está acabado. O Rei põe a mão ou o pé sôbre a caixa onde está a cobra e fica logo comovido. Esta impressão, êle a transmite à Rainha e, através dela, a comoção se propaga circularmente, e cada um experimenta movimentos nos quais a parte superior do corpo, a cabeça e as espáduas parecem se deslocar. A rainha, principalmente, fica presa das mais violentas agitações, e, vai de tempos em tempos procurar um novo "encanto" perto da serpente vodu; agita sua caixa e os guizos de que é guarnecida, fazendo o efeito dos do cetro de Momo, e o delírio vai crescendo. Este é

nho esta tradução como um tanto suspeita. Em primeiro lugar, não nos disseram a que idioma africano pertence o cântico. Depois, algumas palavras como "Aia bombé" parecem provir da língua dos aborígenes da ilha. Em todo o caso uma tradução local atribui-lhes como um grito de guerra que significaria: "Antes morrer que ser escravos". Foi assim que os letrados da côrte do rei Christophe o ritmaram, fazendo-o adotar na entourage do monarca (Nota do Dr. Price-Mars). Na salada de palavras tanto do cântico vodu de Saint-Méry como no de Drouin de Bercy, parece haver vozes derivadas do quimbundo (A. R.).

<sup>(14)</sup> Comparar com o subir o santo à cabeça, dos candomblés brasileiros (A. R.).

ainda aumentado pelo uso de bebidas espirituosas que, na embriaguês de sua imaginação, os adeptos não poupam e que a entretêm, por sua vez. Sucedem-se os desfalecimentos em uns, e uma espécie de furor em outros, mas, em todos, há um tremor nervoso que não parecem poder dominar. Voltam incessantemente sobre si-mesmos. Enquanto que há uns que, nesta espécie de bacanal, rasgam suas vestes e mordem mesmo sua carne, outros, que estão apenas privados do uso dos sentidos e que cairam no solo, são transportados, sempre dançando, a um compartimento vizinho...

"Por fim, o cansaço termina estas cenas aflitivas para a razão".

Desde os tempos de Moreau de Saint-Méry, o Vodu sofreu transformações progressivas, a avaliar pelas sucessivas descrições de um Trouillot, de um Kersuzan, de um Hannibal Price, de um Caplain, de um Antoine Innocent, de um Eugène Aubin, de um Léon Audin, de um Dorsainvil, de um Price-Mars, de um Seabrook, de um Joseph William, de um Faustin Wirkus... (15). É imensa a bibliografia do vodu, tema explorado para fins estéticos ou sersacionalistas.

Sôbre a origem da palavra vodu (que os escritores de lingua francêsa escrevem vandou, voudoux, vandoun e

<sup>(15)</sup> A êstes trabalhos sôbre o vodu, acrescento o trabalho de Elsie C. Parsons, Spirit Cult in Haiti, Journal de la Société des Américanistes de Paris, XX, 1928, e a obra mais recente de M. J. Herskovits, Life in a Haitian Valley, Knopf, New York, 1937: — Vide também Herskovits, African Gods and Catholic Saints in New World Negro Beliefs, American Anthropologist, vol. 39, outubro-dezembro, 1937, págs. 635-643; — G. E. Simpson, The Vodun Service in Northern Haiti, American Anthropologist, vol. 42, n.º 2, 1940, págs. 236-254; — Id., The Belief System of Haitian Vodun, American Anthropologist, vol. 47, n.º 1, 1945, págs. 35-59.

ainda vôdou, e os de lingua inglêsa (16), voodoo e hoodoo), não há acôrdo entre êsses escritores, muitos dos quais sem o menor conhecimento etnográfico do assunto. Teria a palavra provindo de Veaudou d'or, para uns, ou, para outros, de Vaudois, seita herética fundada pelo francês Pierre de Vaux ou Waldo.

Esta versão, sôbre que alguns autores norte-americanos têm insistido (17) merece mais largos esclarementos. Newell sustentou que vodu nada mais era do que a voudoisie, bruxaria francêsa da idade média, provinda do home dos Valdenses ou Vaudois, heréticos do século XII muito perseguidos pelos católicos. Da seita herética dos vaudois veio a feiticaria vauderie ou vaudoisie, que teria passado a algumas colônias francêsas como o Haiti. O fundador da seita herética foi um rico comerciante de Lyon, o citado Pierre de Vaux ou Waldo que pregou a volta a um cristianismo primitivo, deu todos os seus bens aos pobres, fez traduzir os evangelhos em lingua vulgar, e por tudo isso foi excomungado pelo papa Bonifácio VIII. Mas a propaganda continuou e dentro de pouco tempo estava fundada a seita dos vaudois, de onde se derivou a bruxaria vaudoisie.

O que, para Price-Mars parece dar uma certa comsistência a esta hipótese dos africólogos de lingua inglêsa é que, enquanto que cultos animistas africanos já eram conhecidos e descritos por velhos cronistas de S. Do-

<sup>(16)</sup> Herskovits, em seu livro citado escreve vodun, sendo esta a pronúncia exata da palavra, com o u anasalado.

<sup>(17)</sup> Vide, p. ex., B. G. Brawley, A short history of the American Negro, New York, 1917, pág. 155; — Dubois, The Negro church, cit. por Price-Mars, op. cit., pág. 46; — W. W. Newell, Reports of Voodoo Worship in Hayti and Louisiana, J. of Am. Folk-lore, cit. por Ortiz, Glosario de Afronegrismos, cit., palayra vodu, pág. 471.

mingos, o termo vodu só é encontrado no século XVIII. a avaliar pela primeira referência feita, em 1789, nas pá-

ginas já citadas de Moreau de Saint-Méry (18).

Mas só as pesquisas antropológicas viriam resolver a questão (19). Do Daomei, existe uma religião de extraordinária semelhança com o culto vodu, no Haiti. E esta aproximação foi feita, do mesmo modo que para a religião dos vorubas, na explicação dos candomblés ba-No Daomei, vodun são espíritos, como já se vê nestas duas fórmulas em grafia francêsa de Le Herissé, transcritas por Price-Mars (20):

> Vodoun e gni Mahounou (O espírito é uma coisa de Deus) Mahou oue do Vodoun (Deus possui o espírito)

Através dos trabalhos de Le Herissé e de Herskovits podemos ver o que são as crenças religiosas dos daomeianos. No panteão africano há um deus principal (skygod), semelhante ao Olorun dos vorubas, e a que chamam Mawu. Mawu tem o seu complemento Lisa, sua mulher em algumas versões, seu filho em outras. Depois, vem uma série enorme de deuses secundários: Aido Hwedo, Gu, Loko, Aizu, Akazu, Adjakapa, Xebioso, etc. Todos êles são vodu (o u é anasalado: vodun), isto é, "santos", "espíritos". Há vodus do mar, dos rios, dos montes, do céu e da terra, do raio e da tempestade, etc., enfim uma completa divinização das forças naturais como no culto voruba.

Todos esses vodus passaram ao Haiti e lá se misturaram a elementos de outros cultos sudanêses e bantus e

Price-Mars, op. cit., pág. 47.

<sup>(18)</sup> Price-Mars, op. cit., pág. 47. (19) Price-Mars, Dorsainvil, e o livro citado de Herskovits, Life in a Haitian Valley.

ao catolicismo popular das massas haitianas. E os espíritos do culto haitiano, assim transformados, passaramse a chamar lois (pronuncia loá) e são tantos quantos os "santos" das tribos africanas de onde provieram. O Dr. Dorsainvil apresenta-nos uma lista do panteão voduico, que bem demonstra a estranha marcha sofrida pelo culto daomeiano no Haiti (21):

#### FONS, ARADAS, MINES, BIBIS, MAHIS

Legba Damballah Avida-Wédo Aguassú Loko Tokpodû Agbéto Avizan Gbeii-nibû A vlekete  $Z_0$ Gûgune Gheii-Ouéssou Legha-Avadra Azaca-Si Zo Mandialé Agaou-Wédo Zo Mankilé Loko azamblo Pidi Sobo-gran Agovi Adamansi-Wédo Agaou-Tonné Agbé-si Badé-Si Adanhuso Gbibo-Lobosou M'bo Zo-Biati Badè-si Ouanman Sili-gbo-Vavou M'bo Aghia Za Gbeji-Masaka Zofi-Badê Agâmâ Gbeii-Nû Azaka-médé M'bo-Zila Sobo-kèsû Agaû-Kombé Bosû-Cêssê Agaza-kouési Sobo-si Adûme-ghidi -Damballah-kato Kadia-Bosû Zinklinzin-Vavou Agaza-kiliko Ouan-Ghilé Damballah Laflan-Gbo

### CONGOS, NAGOS, IBOS, CANGAS

| Simbi-ampaka   | Hogou-Timal     | Ossange-Batagri |
|----------------|-----------------|-----------------|
| Limba-zaou     | Hogou-Dodê      | Ibo-souanman    |
| Zazi-Boulonmin | Hogou-Balinguio | Ibo-Ibliki      |
| Inglinsou      | Hogou-Ilaha     | Ibo-Ikanman     |
| Simbi-mazambi  | Hogou-Bakoulé   | Ibo-Léié        |
| Seli-Bouka     | Hogou-Lélé      | Ibo-kikilibo    |

<sup>(21)</sup> Dorsainvil, op. cit., págs. 174-175. (Conservo nesta lista a redação francêsa do Autor). — Para uma lista mais completa das divindades vodu, vide C. A. Simpson, The Belief System of Haitian Vodun, loc. cit., págs. 40-45.

Hogou Obatala Hogou Batagri (22) Hogou-Yamsan Hogou-Fer Hogou-Miléni Hogou-Chango Hogou-kankannikan

M'bo Nannan Halou-Mangia Achadé-Bôcô Golimin Ossange-kohi Ossange-aguélingui Ossange-aguénitô Ti-Bita Azaca-yonmbo-Vôdû Zantai-médé Canga-kaplaou Nûvavou Etc. etc.

#### DE PROCEDÊNCIA HAITIANA

Taureau Duchêne Ersulie-Balianne Femme-chêche Ersulie gé rouge Criminel-Petro
Jean-Philippe Petro
Brisé
Marie-Louise

Guéde l'orage Roi d'Angole Etc. etc.

Alguns dêstes lois merecem menção especial. Mawu, o grande deus dos daomeianos tornou-se em Haiti o Grand-Maître. O mais célebre dos lois, em Haiti, é a cobra (Dan e Dangbé dos dahomeyanos). No Haiti, tomou o nome de Damballah, derivado por contração de Dangbé Allada (23).

## Damballah-Ouédo cé coulève,

dizem os negros haitianos. E a palavra Ouédo ligada ao nome do loi, exprimiria os laços íntimos que unem Dangbé a Ayida-Ouédo (Wédo), a deusa daomeiana do arcoiris.

Outro vodu célebre é. Legba, o deus da geração e da fecundidade. Antes da ocupação francêsa, como lembra Dorsainvil, a estátua dêste vodu aparecia em tôdas as estradas, nas encruzilhadas, com as suas características fálicas primitivas. No Haiti, Legba era considerado o

<sup>(22)</sup> Deve ser o Ogoum-Badagris, de outros autores (A. R.).

<sup>(23)</sup> Dorsainvil, op. cit., pág. 158.

senhor das encruzilhadas e dos grandes caminhos (24) e daí a canção bem conhecida lá (25):

Papa Legba ouvri barié pour moin, ago-e Papa Legba ouvri chimin pour li ago-e

A Legba sacrificam-se carneiros (legbo, em fongbé, animal de Legba). Tambem lhe ofereciam uma galinha as mulheres que desejavam procriar. Legba, encarnando o espirito do mal em oposição a Dangbé, o espírito do bem, fundiu-se, no Haiti, ao diabo dos católicos, como aconteceu com  $Ex\acute{u}$ , no Brasil.

Ayida, Ouédo (Wédo) é a dança do arco-iris e Ayizâ (Ayizan) a deusa guardiã das ruas. Ativodu é o gênio-árvore, espécie de deus-lar protetor da casa; o seu símbolo são as árvores que se plantam nos pátios das habitações, e objeto de cultos muitos populares no Haiti.

Outros vodus são Aguasu, deus dos costumes e das tradições,  $H\hat{u}$  e Agbéto, gênios do mar, Haviyoso (ou Kebioso), deus do raio. Este é o Pié Jupité-Tonnè, dos negros haitianos. Ainda há: Gbo, protetor dos raios; Gbeji-nibů, espécie de gênio campestre; Zo, deus do jôgo; Tokpodů, Avlekété, Agheto, Honélie, etc. (26).

Loko, vodu que. para os fons, se encarnaria numa árvore existe no Haiti, como na Bahia, e corresponderia ao Iroko dos yorubas. O culto dos gêmeos, de tanta importância e extensão na África, e existente no Brasil e em Cuba, tem também, no Haiti, a sua significação pe-

<sup>(24)</sup> Também na Bahia, o Legha daomeiano foi incorporado ao sistema religioso gêge-nagô, com o nome de Leha e Senhor Leha. "É poderoso o Senhor Leha — costumava dizer-me a negra velha Maria José, na Bahia — êle é o homem das encruzilhadas"!

<sup>(25)</sup> Dorsainvil, op. cit., pág. 159.

<sup>(26)</sup> Id., ibid., pág. 160.

culiar. Ali, êste culto dos gêmeos ou Marassa está ligado intimamente ao culto dos mortos (27).

No Haiti, como já ficou dito, o culto daomeiano não se conservou puro. Houve grandes misturas com outros cultos africanos e europeus. A mesma coisa que se deu no Brasil.

"Não somente o rito daomeiano não ficou integral neste trabalho de absorpção — escreve Price-Mars (28), - mas o folk-lore pode em uma certa medida, identificar, no mosaico das crenças chegadas até nós sob esta denominação (vodu), as justaposições, os empréstimos de várias religiões que contribuiram à sua formação. Podese destacar, de passagem, o gesto ritual do Maometano no salam habitual do oficiante que estende as mãos para o Oriente antes de começar qualquer cerimônia voduesca. Encontra-se tambem ai o tabu das interdições alimentares e dos dias nefastos. De outra parte, podem-se cultuar divindades bantus, tais como o Egun dos povos congolêses; podem-se reconhecer aí divindades sudanêsas tais como o Mana dos povos mandingas; mesmo os nomes do oficiante Bôcô ou Hougan pertencem aos Habbes do plateau central nigeriano. O que há de mais forte, é que o Deus dos cristãos el muitos santos católicos aí são igualmente adorados".

A começar pelos orixás yorubas. Ogoun, Ogoun Badagry são objeto de culto no Haiti, ao lado de outros santos sudanêses, cuja lista de Dorsainvil já reproduzi-

<sup>(27)</sup> Para desenvolvimento do assunto, vide Herskovits, Life in a Haitian Valley, op. cir., cap. XI, pags. 159 e segs.

<sup>(28)</sup> Price-Mars, Une étape de l'évolution haitienne, op. cit., pág. 144.

mos. Numa cerimônia vodu, assistida por Seabrook (29), assim saudaram os negros a Ogoun e Ogoun Badary (ou Badagris):

Ogoun vini caille nous; Li gran' gout, li gagnin soif Grand me'ci, Ogoun Badagris! Manger, bweh!

(Ogun está em nossa casa. Tem fome e sêde. Muito agradecemos. Come e bebe, oh! Ogun Badagris!)

Ogoun Badagris, ou general sanglant; ou saizi z'orage, ou scell'orage; Ou fais kataou z'eclai!

(Ogun Badagris, guerreiro sanguinário, que tens a chave das nuvens negras carregadas de raios, lanças o trovão e os relâmpagos, um depois do outro, a teu capricho).

Este Ogun Badagris é o resultado de uma aproximação entre daiomeianos e yorubas. Imagina Charles de la Roncière que as duas palavras seriam o estribilho de algum canto de guerra, em memória talvez da expedição dos daomeianos contra Badagri, em 1874 (30).

Como êsse sincretismo, outros se processaram. Na lista de Dorsainvil, vamos encontrar toda uma série de santos nagôs. Mas, ao contrário do que sucedeu no Brasil (Bahia), em que a cultura yoruba assimilou as sobrevivências daomeianas (gêges), no Haiti, prevaleceram estas. E as divindades nagôs foram englobadas pelos vodus ou lois daomeiano-haitianos.

Com as religiões cristãs, tal como se deu em Cuba, no Brasil e em outros pontos do Novo Mundo, o sincre-

<sup>(29)</sup> W. B. Seabrook, La isla magica, trad. esp. de Canalejas, Madrid, 1930, pág. 83.
(30) Charles de la Roncière, op. cit., pág. 229.

tismo foi notório. Com o catolicismo é que o fenômeno foi mais nítido. E isto pelas mesmas razões já destacadas pelos estudiosos dos cultos fetichistas no Brasil; a incapacidade, para os negros haitianos, de assimilarem as abstrações da teologia e da moral cristã; a aproximação feita entre os santos do catolicismo popular (sobrevivência pagã). e os vodus dos cultos daomeianos etc.

E a deformação do catolicismo entre as massas haitianas foi um fenômeno, também, que chamou o atenção de estudiosos como Price-Mars, Dorsainvil e outros (31). "Operou-se em S. Domingos — escreve o Dr. Dorsainvil — um trabalho infinitamente interessante para o observador que quer seguir nossas crenças populares em sua evolução total.

"Mudando de meio, em contacto com o cristianismo muito mal compreendido pelo povo, insuficientemente ensinado a êstes desherdados africanos por um clero escravagista, fez-se entre êles uma curiosa identificação dos deuses da África e dos santos do calendário cristão" (32).

A aproximação começou entre o Deus monoteista dos cristãos, e o *Grand-Maître* do voduismo. E na realidade êste *Grand-Maître*, o *Legba katarolo* é, para a imaginação de muitos crentes, a personificação do Padre vagamente concebido pelos seus atributos de imensidade, de todo poderio, de inacessibilidade, exercendo domínio sôbre todos os outros *lois* do culto: seria o *Maxvu* dos daomeianos (33).

<sup>(31)</sup> Para o sincretismo católico, vide Herskovits, op. cit., págs. 267 e segs., que faz uma aproximação entre o fenômeno haitiano e os de Cuba e Brasil, baseando-se, quanto ao último, nas minhas pesquisas publicadas no "O Negro Brasileiro" (Herskovits, op. cit., pág. 278).

<sup>(32)</sup> Dorsainvil, op. cit., pág. 35.

<sup>(33)</sup> Id., ibid., pág. 41.

Depois vem a série de vodus e seus sucessivos sincretismos. Legba, o deus mais popular dos haitianos, tornou-se Santo Antônio, "provàvelmente Santo Antônio o eremita — acrescenta Price-Mars — porque o santo é representado não mais com um porco mas com um galo negro como companheiro fiel" (34). Ougou Balindjo tornou-se São Jacques Maior; Agonime Tonnerre, São João Batista; Daguy Bologuay, São José; Grande Mambo Batala, Sant'Ana. Outras divindades evheméricas como o Roi d'Aouèseau, Maîtresse Erzulie, Sirène, Pierre d'Ambala... tornaram-se respectivamente São Luiz, rei de França, Santa Virgem, São Pedro (35).

Em outros pontos do Haiti, o deus-serpente Damballah ou Dembala foi assimilado a São Patrício. O tenente Wirkus, conta, na sua curiosa reportagem, haver encontrado num altar negro, destinado ao culto de Dembala, uma grande litografia de São Patrício expulsando as serpentes da Irlanda (36). Legba também é identificado a S. Pedro: um é o guardião da porta do além, o outro tem as chaves do paraíso.

Com o espiritismo, deu-se tambem no Haiti a mesma coisa que no Brasil e em Cuba. Já no Daomei, uma nota de Delafosse, citada por Dorsainvil, observava: "O espiritismo e a incantação têm grande voga no Daomei. Muitos sacerdotes ou antes, monges, vivem à parte e, sobretudo mulheres, desempenham o papel de médium e põem em comunicação os vivos com os mortos. O rei tem suas mulheres-médium às quais faz consultar os manes de seus antepassados nas circunstâncias difí-

<sup>(34)</sup> Price-Mars, Ainsi parla l'oncle, pág. 180.

<sup>(35)</sup> Id., ibid., pág. 181.

<sup>(36)</sup> F. Wirkus, Le roi blanc de la Gonave, trad. franc., Paris, 1932, pág. 171.

ceis" (37). Daí se explica como os lois ou os mistérios passaram a ser invocados nos cultos populares do Haiti, à semelhança das linhas espírito-fetichistas do Brasil e das reglas cubanas. A religião dos mortos, no Haiti, tem uma singular expressão nos cultos funerários e na crença dos zombies, sóbre que voltaremos a falar, e principalmente na curiosa divinização de personagens histórico-lendárias, verdadeiro culto dos mortos. Muitas foram figuras de herois haitianos evhemerizados. E assim temos êsses cultos de Criminel Petro, Ersulie, Marie-Louise, Faustin, etc.

No final de contas chegamos com Price-Mars à conclusão de que o vodu é o resultado de um sincretismo de crenças, um compromisso dos cultos daomeiano, congolês, sudanês e outros, e das religiões branco-européias e tintas islamistas. E, em paralelo com o que provei para o Brasil, um sincretismo daomeiano-nagô-bantu-espírita-católico.

O culto vodu no Daomei obedece a um ritual complexo, bem descrito em monografias como as de Le Herissé (38) e de Herskovits (39). O grão-sacerdote tem o nome de Vodu-no e os aprendizes Vodu-si. Outras categorias socerdotais são os Houn-so e os Vodu-legbanon. O Vodu-no habita os lugares sagrados onde se erige o templo vodu. E' êle que conhece os segredos do culto, as preces, as incantações, a medicina mágica. Fora dos templos, êle pode conferir os seus privilégios ao Houn-so, cujo papel consiste em dançar os passos rituais, carregar

<sup>(37)</sup> Dorsainvil, op. cit., pág. 170.

<sup>(38)</sup> A. Le Herissé, L'Ancien royaume du Dahomey . (Moeurs, religion, histoire), 1911.

<sup>(39)</sup> Melville J. and Frances Herskovits, An outline of dahomean belief, Mem. of Amer. Anthrop. Assoc., n.º 41, 1933.

a vitima votada aos sacrifícios e receber o "santo" ou espírito (daí o nome houn-so, o que traz o espírito). Os vodu-si são aprendizes, instruídos pelo grão-sacerdote e que ficam no templo sagrado durante o tempo da iniciação. Por fim, o Legba-non é um indivíduo especial que recebe o espírito de Legba (40). As cerimônias consistem na evocação dos deuses, com preces e ritos especiais, oferenda de bebidas e alimentos, com imolação de animais (uma para cada divindade), etc. (41).

Esse ritual passou ao Haiti, onde logo foi perseguido pelas autoridades governamentais. Por isso, as cerimônias vodu, tornadas privadas e esotéricas, ocultaramse nas selvas haitianas, em templos especiais, os hounforts, o que contribuia para realçar-lhes o mistério que os rodeia. Daí serem chamados tambem "casas de mistério". No hounfort (os escritores haitianos escrevem ainda hounfor e houmfort) estão armados os altares das divindades vodu, com uma imitação cada vez maior dos altares católicos (como sucede em Cuba e no Brasil), por obra do sincretismo.

O sacerdote dos cultos haitianos toma o nome genérico de houngan ou hougan (42). O houngan é um tipo curioso produto da sociedade haitiana e sôbre o qual o Dr. Dorsainvil escreveu páginas magníficas. São hougans os sacerdotes do vodu como eram hougans os chefes de quanta revolta tem havido na ilha (43). Mas convem diferenciar várias classes de hougans. Há os verdadeiros hougans, dedicados ao culto, como há os che-

<sup>(40)</sup> Price-Mars, op. cit., pág. 102.

<sup>(41)</sup> Para maiores detalhes consultem-se Le Herissé, op. cit., e Herskovits, op. cit., págs. 35 e segs.

<sup>(42)</sup> Também chamado mambu (Herskovits, Life, etc., op. cit., pág. 152).

<sup>(43)</sup> Dorsainvil, op. cit., pág. 33.

fes de revoltas e toda uma floração de tipos da mala vita haitiana.

Os hougans do culto "têm a direção dos altares dos santos voduicos, por tradição de família, e contentam-se em ser os intérpretes de sua vontade, etc." (44). E há outros hougans, os chamados hougans de profissão, que são recrutados entre os indivíduos que apresentam o que Dorsainvil chama a "moléstia sobrenatural" e que não é mais do que qualidades de mediumnismo em personalidades predispostas — débeis sugestionáveis, pitiáticos, etc.

O hougan exerce uma completa influência entre os seus adeptos, os hounsis, geralmente mulheres (45). E' a mesma coisa que acontece com os babalaôs brasileiros e babalas cubanos com os seus "filhos e filhas de santo". O sacerdote e a sacerdotiza do vodu chamam-se também respectivamente papaloi e mamaloi, o que corresponde literalmente ao pai-de-santo e mãe-de-santo brasileiros.

No recesso dos hounforts, os sacerdotes haitianos conduzem as suas cerimônias, que hoje se destacam muito do vodu colonial tal como Moreau de Saint-Méry nos descreveu.

A iniciação do voduismo compreende segundo Dorsainvil quatro graus: 1) a lavagem da cabeça; 2) o kanzo; 3) a aquisição do alwe ou do açon; 4) a aquisição dos olhos. O primeiro grau é conferido ao fiel quando êle é reclamado pelos vodus: a comparar com a "lavagem de cabeça" dos candomblés baianos. A segunda operação, kanzo, inicia um pouco mais as hounsis mos mistérios do culto; ela é quase sempre feita com mulheres, que se tornam assim "espôsas do vodu" (do termo dao-

<sup>(44)</sup> Id., ibid., pág. 75.

<sup>(45)</sup> Quando se trata de homens, esses assistentes são chamados adjanikon (Herskovits, op. cit., pág. 153).

meiano así ou si, espôsa). O terceiro grau, confere ao iniciado o poder de se comunicar com os mortos. Diz-se então que o iniciado aprende a parler langage. O quarto e ultimo grau forma o n'gan perfeito, os videntes, os divinô, os que lêem o passado e adivinham o futuro, como os sacerdotes daomeianos de Fa ou Afa, deus das coisas ocultas (46).

No hounfort, o hougan, o papaloi e a mamaloi, as hounsis, os adeptos em geral estão prontos para uma cerimônia do culto, cujo ritual podemos acompanhar através de um testemunho de Antoine Innocent, reproduzido por Price-Mars.

"Trata-se de um serviço em honra de Legba, o mais obsequioso dos deuses, o bom papa cujo papel benevolente (47) consiste em velar sobre o bem-estar de seus fiéis conservando-se por todos os tempos invisível e poderoso no limiar das habitações, nos limites das propriedades, no entrecruzamento dos caminhos, para defender seus súditos contra a maldade dos maus espíritos.

"E' o que exprime o cântico em seu simbolismo:

Legba nan hounfort moin! Nan Guinée parez soleil pou moin

(Legba que eu venero em meu altar, Vós que trazeis chapeu, na Guiné, Preservai-me do sol).

<sup>(46)</sup> Vide Dorsainvil, op. cit., pág. 168. — Sôbre o culto de Fa, no Daomei, consultem-se os trabalhos de Herskovits. O etnógrafo Bernard Maupoil que esteve no Daomei estudando as religiões e cultos, especializando-se na pesquisa do culto de Fa, indaga-me, em carta recente, se não haveria uma aproximação entre o culto daomeiano de Fa e o culto de Ifa, que eu descrevi no "O Negro Brasileiro", e existente na Bahia. É possível que houvesse uma contaminação, entre os yorubas baianos do culto de Fa possívelmente introduzido pelos gêges.

<sup>(47)</sup> Note-se o caráter ambivalente de Legha (A. R.).

"Assim o hougan, tendo agitado a asson (48) e a campainha, anunciou que a cerimônia ia começar. Ele invocou a proteção dos deuses pelo murmúrio de uma prece e traçou sinais cabalisticos diante do altar com farinha de milho.

"Implorou, especialmente a Legba, em linguagem, que manifestasse sua presença honrando com sua incarnação algum fiel da assistência.

"Bruscamente o deus, exalçando a prece, entrou em possessão de uma crente. Cena usual de crise voduesca. Então o hougan, tomando as galinhas uma a uma prato usual do serviço - torceu-lhes o pescoço e empilhou-as diante do altar. Sobre o montículo, tracou o sinal da cruz com farinha de milho, depois do que as mulheres as levaram para a cocção. Nesse momento, deixaram o recinto do Templo para tomarem lugar sob o peristilo onde devia se fazer o sacrifício do bode, principal vítima da cerimônia. O animal estava embandado de vermelho. O possuido de Legba cavalgou-o e fez a volta do local, entregando-o depois ao sacrificador. Este. então, apresentou ao hode um ramo verde que lhe arrancava da guela três vezes, logo que o animal começava a comê-lo. Havia soado a hora de despojá-lo de seu vestuário. Ligaram-lhe as patas que, duas a duas foram confiadas a ajudantes. Estes baloicaram em cadência o bode, ao som de uma melopéia. Por fim, a vitima foi depositada ao solo, repousando a cabeça sôbre um cêpo. De um só golpe sêco, o sacrificador decepou-a. O sangue foi recolhido num recipiente e colocado sôbre o altar onde êle foi servir à preparação de uma bebida especial destinada aos adeptos e composta de milho, de licor e de álcool. Para acabar a cerimônia, o assistente do hougan

<sup>(48)</sup> Asson ou açon, instrumento semelhante ao maracá bra sileiro e a maruga cubana (A. R.).

serviu aos fiéis o repasto comungal feito de pedaços escolhidos de carnes cozidas e de bananas fritas, besuntadas de óleo e azeitonas" (49).

Este rito, que é, na sua essência, o sacrifício voduesco, complica-se de acôrdo com a seita a que obedece; kongo, pétro, arada, nago etc., amalgamando-se uns aos outros.

Os lois exigem sacrifício, "ação de graça" etc., que têm um ritual comum, mas com particularidades devidas a cada santo, como acontece no culto dos orixás, de Cuba e da Bahia (50). Os viajantes e escritores exploraram com fins literários essas descrições do culto vodu, rodeando-as de relatos mais ou menos fantasiosos (51).

Price-Mars considera três elementos essenciais nas cerimônias do culto vodu: a dança, o êxtase e o sacrifício (52). Sôbre êste último já vimos uma descrição clássica que é, com variantes, a parte essencial do culto vodu.

A dança e a música são essenciais no culto, como aliás em todas as religiões primitivas. Já vimos na descrição do vodu colonial a parte que toca aos dançadores do culto até a cena final da possessão. Hoje a dança é ainda essencial, para que as hounsi e os outros adeptos recebam o loi, na cena culminante.

Os tambores marcam o ritmo da música e da dança. O tambor segrado rada é indispensável nas cerimônias; "... o rufo do tambor rada, uma vez ouvido, não se es-

<sup>(49)</sup> Price-Mars, op. cit., pág. 154.

<sup>(50)</sup> Vide para uma descrição do "serviço" do ritual vodu, Herskovits, op. cit., págs. 154 e segs.

<sup>(51)</sup> Veja-se, p. ex., a crítica feita por Price-Mars às curiosas reportagens de Seabrook, autor dêste famoso livro que é "The magic Island", (Une Étape, etc., op. cit., págs. 153 e segs.).

<sup>(52)</sup> Price-Mars, Ainsi parla, etc., pág. 120.

quece jamais: tem um caráter hipnótico e febril, diferente de qualquer outro ruído de tambor conhecido" (53).

Ha três tipos de tambores rada: um menor, e o mais venerado, bula; um segundo, de tamanho médio, é chamado second; um terceiro, maior que os outros, maman. Acrescenta Wirkus, de quem tomo esta informação, que há ainda um quarto tambor, enorme, do tamanho de uma barrica, e somente tocado em casos especiais (54). Estes tambores acham-se proibidos de tocar pelos poderes públicos, cobrindo-os então os negros haitianos com um pano, para abafar-lhes os ruídos. Campainhas e açon completam os instrumentos rítmicos.

A dansa vodu é elemento essencial de todas as cerimônias da vida haitiana. Os instrumentos abrem o ritmo, que varia para cada loi, e as hounsi dançam continuamente, seguindo as exigências de cada ritmo, à semelhança das danças rituais dos cultos negro-cubanos e negrobrasileiros (55). No auge da dança, há um abandono completo de todo o corpo: é um pandemônio de contorsões, de tremores, de saltos e de convulsões, que vai annunciar a entrada do loi, a cena final da possessão.

Sobrevém então a cena terceira e final do culto: o êxtase ou possessão. O seu estudo vem sendo feito desde muito tempo. Já tive ocasião de citar os estudos do Dr. Elie Lhérisson, publicados em "La Lanterne médicale" de Port-au-Prince (56).

Na descrição de Lhérisson, o ajudante do hougan, o hougan-nikon percute o neclesin, espécie de tam-tam,

<sup>(53)</sup> Wirkus, Le roi blanc de la Gonave, pág. 102.

<sup>(54)</sup> Wirkus, op. cit., pág. 272.

<sup>(55)</sup> Para uma descrição mais detalhada das dansas vodu: Herskovits, op. cit., págs. 177 e segs.

<sup>(56)</sup> Vide Arthur Ramos, O Negro Brasileiro, 2.ª ed., pág. 270.

ao mesmo tempo que ressoam os outros tambores e a mam-bo (mamaloi) entoa cânticos religiosos. O furor da dança se apossa de todos até que, com o grito ababo, comeca a crise de possessão. Na possessão vodu, distingue o Dr. Lhérisson três fases: a fase de fascinação, a fase de saltação e a fase de delirio fatídico. O candidato à iniciação (Hounsi-Bosales) é quase sempre um histérico em quem observa aquêle médico estigmas bem evidentes da neurose. Depois de um jejum de vários dias, fazem-no mergulhar num banho de folhas aromáticas. Sob a influência do regime, das incantações mágicas do hougan, de suas sugestões dos toques que êle pratica com o neclesin sôbre o corpo do iniciado (e que o Dr. Lhérisson compara com a influência de um agente estesiógeno), chega o hounsi-bosales a um estado vizinho do sono hi-pnótico, anestesiado, abúlico, apresentando fenômenos de transfert da sensibilidade, com placas de insensibilidade (stigmata diaboli), etc. Atinge então à segunda fase, quando o neófito entra na dança. Aí, êle imita automàticamente os movimentos, como se estivesse atingido por uma coréia saltatória; há, portanto, ecolalia, ou uma ecomimia. Já não sabe, então, o que faz, com seus saltos, as suas convulsões, as peripécias de puro clownismo. Há, por vezes, movimentos de forte significação erótica. Automatismo verbo-motor. Hiperacuidade de vários sentidos, da vista, do ouvido, do olfato, onde reside justamente o segrêdo de muitas profecias. Sobrevém, por fim, a terceira fase, caracterizada por fenômenos cataleptóides, estado que dura dois ou tres dias, findos os quais o paciente retoma o curso ordinário da sua vida com am-nésia completa da crise, ou com uma lembrança muito confusa.

Conclui Lhérisson que tal neurose pertence à grande família das moléstias religiosas; surge por imitação ou auto-sugestão entre os indivíduos geralmente histéricos, caracterizada sobretudo por fenômenos coreiformes.

O Dr. J. C. Dorsainvil voltou, mais recentemente, ao assunto (57). Verificou as alterações da personalidade que acometem o hougan e os iniciados do culto vodu. A doença do vodu é para êle, "uma psico-neurose religiosa, racial, caracterizada por um desdobramento do eu. com alterações funcionais da sensibilidade, da motilidade e predominância dos sintomas pitiáticos". E êle estuda exaustivamente todas estas alterações, sintetizando por fim, o conjunto de influências morais, afetivas, psico-fisiológicas que caracterizam, ao seu ver, o vodu: crenças, heranças, influências do meio, sugestão, autosugestão, desejo de sentimento e de amor, necessidade de objectivar Deus segundo a concepção dos negros haitianos. E conclui pelo diagnóstico do pitiatismo, englobando todos os fenômenos de possessão.

Não desejo insistir sobre os aspectos puramente médico-psicológicos das crises de possessão, que no Haiti são muito aproximadas das que já estudei largamente na Bahia (58). Limito-me a concluir que lá como aqui "a possessão espírito-fetichista é um fenômeno muito complexo, ligado a vários estados psicológicos. Pode ser aguda ou crônica. No primeiro caso, nas formas paroxísticas, transitórias, temos aquêles processos, afins da histeria, onde se verificam os mecanismos motores de reação ancestral: "tempestade de movimentos" e "reflexo de imobilização", e formas hiponóicas de pensamento, mágico-catatímicas, comuns da histeria, dos estados sonambúlicos,

<sup>(57)</sup> Dorsainvil, Vodou et Néurose, op. cit., especialmente págs. 65 e segs. e 109 e segs. — Vide também Dr. Price-Mars, Simples remarques de Psychiatrie sur les crises vaudouesques, Les Annales de Médicine Haitienne, 7.° année, ns. 1 e 2, jan.-fev., 1930.

<sup>(58)</sup> Arthur Ramos, op. cit., págs. 249 e segs.

hipnóticos, oníricos, esquizofrênicos, com modificações da consciência e da personalidade. Nos casos sub-agudos e crônicos, as perturbações demonopáticas e mediumnopáticas das possessões, acham-se ligadas ao automatismo mental, e vão desde os fenomenos xenopáticos simples, até aos delírios mais complexos, à base de influência" (59).

Há ainda outros cultos ligados ao vodu, como as cerimônias funerárias e o culto dos zombies descritos por vários autores. Já no Daomei, o culto dos antepassados era uma instituição que passou ao Haiti. Aos espíritos dos mortos se rendem também "serviços" de que ainda Antoine Innocent nos deu uma descrição reproduzida por Price-Mars (60). Perto do túmulo do morto, o hougan reune os objetos indispensáveis à cerimônia; três pratos brancos, uma tigela de café, farinha de milho, arroz de leite, fatias de melão, chocolates, bonbons, drágeas, acassan (61), acra (62), um punhado de milho, pistaches grelhados, frascos de licor. Tudo isso é depositado em frente à sepultura onde se acendem três velas brancas, em buracos aí abertos. O hougan, rodeiado das hounsis, vestidas de branco, agita seu açon e começa a invocação ao morto. Começa o bohoun, ou canto fúnebre, entrecortado pelos gritos das hounsis.

O hougan traça, então, cruzes com farinha de milho e deposita nos buracos onde estão as velas, os alimentos do repasto fúnebre. Depois, toma de duas galinhas brancas, torce-lhes os pescoço, arranca-lhes as penas e deposita o sangue coagulado nos buracos dos alimentos. Tudo

<sup>(59)</sup> Arthur Ramos, op. cit., pág. 284.

<sup>(60)</sup> Price-Mars, Ainsi parla l'oncle, págs. 148-150.

<sup>(61)</sup> Preparado especial de milho.

<sup>(62)</sup> Doce de ervilha

isso vai então ser cozido, para a preparação do calalou, des morts que será servido depois de pronto, nos pratos brancos que são enterrados nos buracos.

Há vários tipos de mortos, a que se rende culto, no Haiti (63). Os espíritos comuns são chamados viens-viens. As almas das crianças sem batismo constituem outra classe de espíritos, chamados lutins, que cavalgam potros selvagens. Os mais interessantes dêsses espiritos, porém, são os zombies, as almas de todos aquêles que foram vendidos pelos feiticeiros, e que baixam à terra até que chegue o tempo de voltarem a Deus.

Muitas lendas e páginas cheias de sensacionalismo se têm escrito sôbre a crença nos zombies entre os Negros haitianos. E até o cinema já explorou o tema. Em certos logares abandonados, a horas mortas do dia ou da noite, os zombies retomariam o trabalho, as atividades que êles tinham quando vivos. Asseveram os negros haitianos não ter sido uma unica vez que até engenhos de assucar moiam, todos os trabalhos do campo seguiam normalmente, etc., tudo feito pelos zombies...

Os zombies exigem tambem cultos especiais. Oferendas de repastos funebres lhes fazem os negros, "mangé zombie", como dizem. E observações exageradas relatam casos e mais casos, em que os zombies seguem uma vida paralela à dos vivos, muitas vezes desfilando em estranhas procissões, com aparência completa de vida (64).

Estas práticas do culto dos mortos e dos espíritos, das supertições e das crendices já vão se destacando insensivelmente do corpo das crenças que constituem o vo-

<sup>(63)</sup> Herskovits, Life in a haitian valley, op. cit., pág. 215.

<sup>(64)</sup> Vide a êsse respeito, Seabrook, op. cit., págs. 101 e segs.

du-rel gião. Exatamente como no Brasil e Cuba, elas pertencem às camadas da mala vita haitiana, e são geralmente presididas por uma entidade especial que é o bocor. feiticeiro do Haiti.

O bocor é o mago, o bruxo, o medicine-man das massas populares negro-haitianas e por êsse motivo teria sôbre elas uma incontestável influência. Daí à oriminalidade vai um passo. "Um bocor — escreve Wirkus não é um sacerdote, é um docteur feuille (65), um homem que conhece as plantas e as folhas da selva para cuidar das doenças" (66). E o pior é que êle tem também o segredo dos venenos de que faz uso para assegurar o seu poder.

As práticas mágicas, em geral, são do domínio do bocor. È entre estas está em primeiro lugar, pela sua importância, a magia chamada garde ou nanga (wanga, ouanga). Uangas são objetos-fetiches, manipulados pelo bocor e destinados a todas as práticas que têm um símile com o despacho das macunhas brasileiras, à base de magia imitativa e magia simpática. São talismãs ou amuletos que podem ser fabricados de madeira ou de qualquer outro material, com a condição de serem preparados pelo bocor. Há uangas de amor, de ódio, de proteção, de morte, etc. (67).

As substâncias de que lança mão o bocor para as suas práticas têm as mais bizarras denominações. Dorsainvil lembra algumas como digo d'Asie (azul da Prússia) cacadiable (Assafactida), dlo répugnance pour ptit moune (tintura alccólica de assafactida), dlo répugnance pour rangé jadin (sulfito de potassa), poude coulève...

<sup>(65)</sup> Comparar com o nosso "doutor de raiz" (A. R.).
(66) Wirkus, op. cit., pág. 180.

<sup>(67)</sup> Vide Herskovits, op. cit., págs. 213 e segs. e Seabrook, op. cit., págs. 55 e segs.

e ainda chifre de veado, incenso, enxofre, bálsamo tranquilo mandrágora etc. (68).

A medicina mágica é uma instituição no Haiti e está ainda nas mãos do bocor (69). O problema das suas raízes mágicas, da sua prevenção e repressão é em tudo idêntico ao que já estudámos para o Brasil (70).

O folk-lore haitiano, em geral, mergulha também as suas raízes na África. Basta ouvir essas interessantes histórias de Oncle Bouqui e de Ti Malice que Price-Mars nos reproduz no seu interessante volume Ainsi parla l'Oncle... Em primeiro lugar quem são Bouqui e Ti Malice, contadores de histórias das noites haitianas? Para Price-Mars, êstes dois heróis inseparáveis seriam, o primeiro, a personificação da Fôrça bruta e cordial, enquanto que o segundo seria a da Astúcia (71).

O termo bouqui parece-lhe ser uma deturpação de bouriqui, nome genérico que no seculo XVII tinha uma tribo importada a São Domingos pelos inglêses. Enquanto que Bouqui seria o negro bossale (boçal), isto é, o negro importado de fresco da África, Ti Malice seria a personificação do negro crioulo, ou o negro nascido no Novo Mundo e mais adestrado com o contacto da cultura hrança

Na técnica da narração dos contos, os Negros haitianos têm muita semelhança com os da África: fórmulas de início e de fim das narrativas, exuberância de gestos

<sup>(68)</sup> Dorsainvil, op. cit., pág. 79. — Vide exemplos de práticas mágicas in Seabrook, op. cit., passim, e Herskovits, op. cit., págs. 55 e segs.

<sup>(69)</sup> Dorsainvil, op. cit., págs. 83 e segs.

<sup>(70)</sup> Arthur Ramos, O problema psicológico do curandeirismo, trabalho apresentado ao I Congresso Médico Sindicalista, Brasil Médico, n.º 42, 1931.

<sup>(71)</sup> Price-Mars, op. cit., pág. 9.

e de imagens alegóricas, etc. (72). Os contos são geralniente narrados à noite: a comparar com os velhos Bassoutos da África, crentes que uma cabaça cairá sôbre a cabeça do narrador, ou que sua mãe será transmudada em zebra, se aquêle narra a história de dia (73).

As fórmulas geralmente empregadas são as seguintes, no início da narração (74);

- Cric? diz o contador
- Crac, responde a assistência
- Time, time?
- Bois sèche
- Combien li donné?
- Deux!

(e o narrador tem que narrar dois contos)

#### e no fim:

Cé cá m'taté ouè moin tombé jusqu'icite.

Há nestas fórmulas curiosas mescla de influências. O "cric" "crac", como destacou Price-Mars, vem da época colonial e era usado pelos marinheiros bretões que chegaram em grande número a São Domingos. De outro lado, na costa dos Escravos, o narrador começa sua marração pelo alo, a que a assistência responde alo.

Contos, legendas e crenças populares, em sua tessitura, refletem no Haiti variadas origens em que se destaca a influência africana, primitiva d'emblée ou indireta por adaptação secundária (75).

<sup>(72)</sup> Já mostrámos o mesmo fenômeno, no Brasil; Arthur Ramos, O Folk-lore Negro do Brasil, págs. 162 e segs.

<sup>(73)</sup> Price-Mars, op. cit., pág. 7. — No Brasil há também a creuça de que "quem conta história de dia cria rabo".
(74) Id., ibid., pág. 8.

<sup>(75)</sup> Para o folk-lore haitiano, vide também G. E. Simpson, Loup Garou and Loa Tales from Northern Haiti, Journal of American Folk-lore, 55, 1942, págs. 219-220.

Música e dança acompanham tôdas as fases da vida haitiana. Já o vimos na religião e nos cultos vodu. Mas saindo dos hounforts, as danças de origem africana se espraiaram em múltiplas atividades extra-religiosas do Negro do Haiti. As danças populares tomam o nome genérico de bamboche. Mas é disseil determinar exatamente o que é a dança do vodu e o que é dança popular haitiana. Ainda não foi feito (exatamente como no Brasil) um estudo sistematizado e especializado sôbre o assunto. As formas musicais do Haiti são africanas em sua estrutura rítmica com influências européias em suas linhas melódicas, como acontece com a música negrocrioula de outras partes do Novo Mundo. O ritmo pelos instrumentos de percussão (tambores, açon, etc.), a repetição de temas pelo côro, às vezes indefinidamente, o canto... são quase inteiramente africanos. Das danças vodu, podem-se destacar o avalou: (ou vanvalou), pétro, mazon, asagwe, ibo... (76), que se foram depurando ha dança popular méringue e nas chamadas danças do Congo, referidas por vários viaiantes.

Estas danças, de acôrdo com una informação de Seabrook, são perfeitamente legais, no Haiti, e não têm nenhuma relação com o vodu. "Não há um só turista que não as tenha presenciado e escrito" escreve Seabrook

(77) e acrescenta:
"São, naturalmente, danças sexuais. Não se executam, porém, em pares: não há braços que estreitam a cintura nem laço algum físico. Os bailarinos agitam seus pés em uma espécie de vertigem, com todos os músculos distendidos; porém o ritmo está concentrado especialmente em seus corpos. Algo da classe das dancas orientais;

Price-Mars, op. cit., págs. 197; Herskovits, op. cit., (76)pág. 263.

<sup>(77)</sup> W. Seabrook, op. cit., pág. 221.

porém, não obstante, com um caráter completamente africano. Tôdas as fases do ato sexual, inclusive o espasmo, são reproduzidas com suas variações. O ritmo dos tambores, acompanhado de largas libações de ron, faz que muitas vezes esta classe de festejos se converta em orgias, de modo que os viajantes têm imaginado às vezes que assistem a danças vodu. Não são mais do que diversões sélvagens, porém, como se tratasse de cabarés noturnos na selva". Nas danças Congo há personagens destacadas: o mait'la danse (mestre da dança), a primeira dançadora, chacha. Estas dancas são acompanhadas de canticos, que se prolongam pela noite a dentro.

Todo o folk-lore haitiano, os hábitos e tradições relacionados com o nascimento, infância, adolescência, casamento, morte, vestes, arquitetura das casas nas selvas, e outros elementos culturais, estão impregnados de influências africanas. Na sua vida social, então, vamos encontrar algumas instituições que são a cópia quase perfeita des costumes africanos. As sociedades Congo, por exemplo (78), que o Tenente Wirkus surpreendeu em plena ilha da Gonave, nas curiosas aventuras em que foi coroado rei pelos naturais da ilha, que o supuzeram reincarnação de Faustino I, monarca haitiano há muito falecido. Pelas narrativas de Wirkus, podemos avaliar o gráu de organização cultural em que se encontram ainda alguns grupos haitianos da selva, que não tiveram oportunidade de aproximações mais frequentes com a cultura branca. Verdadeiro matriarcado primitivo, governando certo mimero de sociedades por sua vez dirigidas por várias "rainhas"

Aliás, os Negros haitianos, em geral, possuem organizacões sindicais, combites, espécie de comunidades de trabalho. Estes combites têm os seus chefes (chef d'es-

<sup>(78)</sup> Wirkus, op. cit., págs. 205 e segs.

quadre, directeur), o tocador de tambor, o cantor (simidor) e demais componentes. O folk-lore haitiano é rico dos cantos de trabalho, dos ritmos, das canções... dêsses combites (79). Alguma coisa semelhante às confrarias de negros brasileiros e cubanos, às organizações dos "regros de ganho" referidas par Manuel Querino na Bahia.

Mas enquanto o combite é uma união provisória, para fins imediatos, geralmente de trabalho, as sociedades Congos são permanentes. Se se der completo crédito às informações de Wirkus, as sociedades Congo datam de uma época longingua, no Haiti, onde foram introduzidas, e têm uma organização semelhante à da Africa. sociedades de vizinhanca e de trabalho. Mas são também organizações políticas, religiosas e mágicas, sociedade Congo tem a sua rainha, tocadores de tambores (majors), e uma organização sindical completa. Os homens fazem os trabalhos mais pesados: são lenhadores, construtores de casas, etc. As mulheres cozinham e transportam a comida e a bebida para os homens que trabalham. Todas as marrhas, reunem-se todos, ao som dos tambores, c ouvem da rainha as ordens do dia. A noite, há danças, às expensas do agricultor que utilizou os seus servicos. Isso tudo, até que se transportam a outras plantações. Há um regulamento perfeito nessas sociedades, verdadeira sobrevivência de regime matriarcal de plena cultura do vale do Congo (80).

<sup>(79)</sup> Vide Herskovits, op. cit., pags. 74 e segs. — Temos no Brasil fato semelhante com a organização de trabalho entre os negros bantus das plantações do Estado do Rio, a que chamam putirão ou mutirão.

<sup>(80)</sup> Sôbre a estrutura social do Haiti, vide ainda G. E. Simpson, Haiti's Social Structure, American Sociological Review, 6, 1941; Id., Sexual and Familial Institutions in Northern Haiti, American Anthropologist, 44, n.º 4, 1942, págs. 655-674.

A linguagem dos Negros haitianos vem confirmar todas essas influências já enumeradas. O francês colonial da ilha sofreu várias incursões com as línguas e dialetos africanos com que se pôs em contacto. Em primeiro logar com o fongbé, um dos seis dialetos ewes. Já o vimos para as denominações do culto vodu. A lingua dos fons foi transportada assim para São Domingos e operou a primeira transformação no francês insulano. Numerosos nomes daomeianos acham-se hoje incorporados à lingua nacional dos haitianos. Houve lá, porém, uma dupla deformação. De um lado, o fongbé perdeu, no Novo Mundo, muitas das suas características fonéticas; do outro, o francês contaminou-se com estas influências africanas. Dorsainvil, que fez um interessante estuo sobre a "explicação filológica do vodu", escreve: "A pronúncia haitiana das palavras daomeianas conservadas, quer no crioulo, quer na linguagem voduica, não pôde sempre nos servir de base. Sob a influência do novo clima psicológico do povo haitiano, estas palavras sofrem por vezes uma alteração profunda, amalgamando-se com os sons francêses.

"Em nossa pesquisas, um fato nos chamou particularmente a atenção, e é a ausência completa da letra r nos radicais do fongbé e mesmo nas palavras compostas ou aglutinadas. Esta dental não existe realmente no aparelho vocal da raça. Não estaria aí, em grande parte, a explicação imediata da queda constante desta letra no corpo de todas as palavras francêsas adaptadas ao crioulo?

"Estas observações comportam outra conclusão... assinalam à atenção do historiador ou do sociólogo o papel considerável desempenhado pelo culto e cerimônias voduicas na fusão e nova formação linguísticas das tribos africanas, representadas em S. Domingos" (81).

<sup>(81)</sup> Dorsainvil, op. cit., pág. 146.

Influências secundárias na língua ainda se fizeram sentir, no Haiti, dos nagôs, sudanêses islamizados, dos povos de fala bantu... (82).

O Haiti, em conclusão, é um verdadeiro "mosaico cultural", para empregar uma expressão de Herskovits. Na ilha de S. Domingos, desaguaram culturas africanas das mais varias procedências. Elas se misturaram intimamente entre si e com as culturas que os colonizadores brancos introduziram, influenciando a religião, o culto o folk-lore, a música, a organização social, a linguagem... das massas negro-haitianos.

Destas culturas, sobressai em primeiro lugar, a dos daomeianos, que carregou no seu bôjo elementos yorubas. Mas ao contrário do Brasil (Bahia) e Cuba, em que a influência yoruba foi decisiva, no Haiti foi a cultura dos fons que sobrenadou no mosaico cultural. Cultos (o vodu...), folk-lore, língua, música... reconhecem no Haiti, uma inegável influência fon. Viêm em seguida outras influências culturais sudanêsas (yoruba, Sudão islamizado), no culto, na língua e demais instituições. E, em nivel quase proporcional ao da segunda categoria, inmfluências culturais bantus (Sociedades Congos, cultos e linguagem).

Haiti é o exemplo típico de um amálgama de culturas, uma confluência da África e da Europa, onde o trabalho de aculturação ainda não realizou a sua etapa definitiva...

<sup>(82)</sup> Vide exemplos de gramática crioula, no Haiti, in Doreainvil, op. cit., págs. 126 e segs.

# CAPÍTULO VIII

# AS CULTURAS NEGRAS NAS DEMAIS ANTILHAS

Nas demais Antilhas, as culturas negras também vieram da sub-área ocidental do golfo da Guiné (Costa do Ouro, Costa dos Escravos...) com elementos de outras culturas, em proporções muito menores. Negros escravos foram introduzidos nas Antilhas, desde os primeiros tempos da sua colonização, a princípio pelos Espanhóis, e depois por Inglêses e Francêses. Não se conhece exatamente o número de Negros introduzidos. Mas calculase que entre 1680 e 1786, o número de escravos importados para as Índias Ocidentais Inglêsas tenha sido de mais de dois milhões, continuando o tráfico até 1807. A história da escravidão nas Índias Ocidentais é a mesma de outras partes da América, com o mesmo árduo trabalho das fainas agrícolas, o mesmo ciclo de sofrimentos. até a sua libertação em 1838 (1).

A ilha de Jamaica, com uma população total de... 940.000 habitantes, tem 897.000 Negros. Os estudos de Bryan Edwards, Leslie, Lewis, Long, e principalmente os trabalhos recentes de Martha Beckwith (2) deram-

(2) Martha Beckwith, Black Roadways, a Study of Jamaican Folk-life, Chapel Hill, 1929; — Id., Jamaica Folk-lore, Me-

moirs of the Amer. Folk-lore Society, XXI, 1928.

<sup>(1)</sup> Vide Charles H. Wesley, The Negro in the West Indies, Journal of Negro History, jan. 1932; Eric Williams, The Negro in the British West Indies, e Louis T. Achille, Notes on the Negro in the French West Indies, in The Negro in the Americas, cit., pags. 1-23.

nos uma visão de conjunto sobre os stocks negros entrados na Jamaica com as suas formas culturais.

A cultura negra dominante veio dos Coromantis (Coromantyns, Kromantis) da Costa do Ouro. As sobrevivências religiosas, folk-lóricas e sociais Uma passagem de Bryan Edwards, citada por Beckwith (3) refere-se a uma cerimônia funerária dos Kromantis da Jamaica: "Cuba família tem um santo tutelar que se supõe ter sido originalmente um ser humano igual a êles próprios e o primeiro fundador da sua família: no aniversário da morte, todos os descendentes se reunem em torno da sua sepultura, e o mais velho, depois de oferecer preces a Accompong, Assarci, Iploa, e sua divindade tutelar, sacrifica um galo ou uma cabra, decepando-lhes o pescoço e derramando o sangue na sepultura. Depois, cada chefe de família sacrifica um galo ou outro animal, de igual modo, e, logo que todos tenham terminado os sacrifícios e oblações, os animais sacrificados são preparados e começa o grande festival".

Comenta o professor Herskovits (4) que esta cerimônia pode ser encontrada em qualquer ponto da zona costal da África ocidental; o "santo tutelar" assemelhase ao Tohwiyo daomeiano ou ao fundador do kra-washing group Ashanti, isto é pessoas que descendem de linha paterna e unidos por vínculos de natureza espiritual. Accompong não é mais do que o Nyankompong, e Assarei o Assase, dos povos Ashantis, também encontrados entre os Bush Negroes do Surinam.

Outras divindades negras de Jamaica foram encontradas por Edwards e Miss Beckwith, e o paralelo poude

<sup>(3)</sup> Cf. M. J. Herskovits, On the provenience of New World Negroes, cit., pág. 257. — Para o estudo dos ritos funerários: Beckwith, Black Roadways, cit., págs. 70 e segs.

<sup>(4)</sup> Herskovits, loc. cit., pág. 257.

ser feito com as demais da Costa do Ouro. Bryan Edwards referiu-se a Obboney, outra divindade negra de Jamaica, e de onde Miss Beckwith vai buscar a origem pra o termo obia, que hoje è um sinônimo de magia, boa ou má, em todas as Antilhas inglêsas e nas Guianas.

Na Jamaica, os Negros crêem nos espíritos dos mortos, chamados duppies (5), que vivem em certas árvores e podem ser invocados, com ritos especiais. Mas é obeah o verdadeiro poder das sombras, a divindade mágica por excelência dos Negros da Jamaica. As pesquisas de Edwards sobre a religião Kromanti haviam separado Accompong, Assarci e Ibboa, deuses do céu, da terra e do mar, de Obboney, uma entidade maléfica, que vive em toda a parte. De Obboney veio obeah, que hoje tomou uma significação mais larga, ainda na Jamaica. Obeah é a própria concepção mágica da vida, a entidade que trabalha na sombra e intervem em todos os atos da vida humana (6). Os Negros da Jamaica falam hoje em "working obeah" como os do Haiti se referem aos trabalhos vodu, ou os de Cuba e do Brasil, a "fazer ebó".

Obeah pede sacrifícios e ritos propiciatórios. Estas funções estão nas mãos do Obeah Man, idêntico ao Obiaman das Guianas (7). Ele é, ao mesmo tempo, o sacerdote, o mago, e o homem-medicina. "Trabalhar obeah", é a sua função, quer dizer: fazer exorcismos, produzir boa sorte e afastar os esconjuros, curas por processos mágicos, etc. Miss Beckwith cita uma grande quantidade de ervas utilizadas por êsses "doutores de raiz", nas suas praticas mágicas (8).

<sup>(5)</sup> Martha Beckwith, Black Roadways, cit., págs. 88 e segs.

<sup>(6)</sup> Id., ibid., págs. 104 e segs.

<sup>(7)</sup> Id., ibid., págs. 107 e segs.

<sup>(8)</sup> Id., ibid., pags. 117 e segs.

Várias seitas têm surgido na Jamaica, de base negra. A primeira delas foi a dos Myal Men, que Miss Beckwith acredita ser africana de origem. E' uma sociedade secreta composta de homens que se crêem invulneraveis às armas, e têm até poder de afastar a morte (9). A rebelião dos Kromantis, em 1760, foi instigada por êsses homens, que se diziam imunes às armas de fogo, tal qual Antônio Conselheiro, na revolta de Canudos. Esta seita, de fato, parece ter relações com as sociedades secretas tão comuns na África Ocidental.

As outras seitas são o resultado da aculturação e oferecem semelhanças com as seitas religiosas dos negros norte-americanos. O sincretismo com as religiões protestantes originou na Jamaica duas seitas poderosas: a dos Revivalistas e a dos Pukkumerianos.

Os Revivalistas (10) são os Negros Batistas da Jamaica, com as suas crenças bíblicas misturadas de concepções africanas, os revivals, ou fenômenos de possessão religiosa, os cânticos, as prédicas dos pastores negros...

Os Pukkumerianos (11) constituem um culto religioso, curiosa mescla de revivalistas e de obeah-man...Ao mesmo tempo que se reunem nos túmulos, fazem práticas funerárias, "trabalham obeah"... voltam-se para a Bíblia e nos seus cânticos e danças:

The Bible is the key to open sinners hearts

### ou então:

John did baptize, John did baptize John did baptize into Jordan's healing stream (12)

<sup>(9)</sup> Id., ibid., pág. 142.

<sup>(10)</sup> Id., ibid., págs. 175 e segs.

<sup>(11)</sup> Id., ibid., págs. 176 e segs.

<sup>(12)</sup> Id., ibid., pág. 181.

Revivalistas e Pukkumerianos marcam, na Jamaica, a transição entre o culto obeah, dos Kromantis, e o cristianismo, como, na América do Norte, as práticas religiosas dos negros do Sul marcam a transição entre o culto vodu e as seitas protestantes...

A palavra obia ou obeah, sôbre cuja origem voltaremos a falar quando estudarmos os Negros das Guianas, é encontrada a cada passo no folk-lore da Jamaica. E' a concepção mágica da vida impregnando completamente todas as peripécias da sua vida social. Nos incidentes de cada dia, nos contos populares, nos provérbios... obeah intervem, com o seu poder mágico. Alguns exemplos de provérbios da Jamaica em Negro-English, colhidos por Miss Beckwith (13) bastam para documentar a extensão que o têrmo tomou entre os Negros daquela ilha:

Bad luck a obeah (A má sorte é devida a obeah)

Cunny better 'an obeah (A astúcia é melhor do que obeah)

Keep sensa fowl fe pick obeah (Guarda-se ave "frisada" para preparar obeah)

Obeah man daughter always pretty
(A filha de obiaman — feiticeiro — é sempre bonita).

Também a crença nos duppies (espíritos), já referida, ocorre no folk-lore da Jamaica. "Duppy know who him frighten" ou "Duppy know who fe frighten in a dark might" (duppy sabe a quem faz mêdo em uma noite escura) são provérbios comuns entre os negros da ilha (14).

<sup>(13)</sup> Martha Beckwith, Jamaica Proverbs, in "Jamaica Folk-lore, loc. cit., passim.
(14) Beckwith, loc. cit., pág. 43.

Espíritos dos rios e das florestas são ainda cultuados na Jamaica, como na Costa do Ouro. O "rio mãe" — rubba mama — que Beckwith descreveu (15) tem a mes-

ma significação que na África.

O sistema dos "nomes de dias", existente tanto na Jamaica como entre os Negros do Surinam (16), vem dos povos da Costa do Ouro. Estes nomes são dados de acôrdo com o dia da semana em que nasce um negro. Existe a crença de uma conexão estreita entre êstes nomes e as almas das pessoas que os trazem. O day name, é conservado em segredo, nunca é pronunciado, a não ser nos estados de possessão ou quando o obiaman se dirige ao espírito da pessoa. Entre os Negros do Surinam, Melville e Frances Herskovits registaram alguns exemplos dêsses day-names (17)

Na Jamaica, o day-name é dado de acôrdo com o sexo e o dia da semana em que nasceu a criança. Meninos nascidos no sábado chamam-se Quashie, e meninas nascidas no mesmo dia, Quashiba. Num brinquedo popular, em que as crianças recitam versos acrósticos do A B C (Alphabet games), vem, para a letra Q:

Q is for Quashie, Quabina oldest brother (18) onde Quashiba sofreu uma corruptela para Quabina.

Ainda se encontram outros cultos funerários na Jamaica, com fortes elementos africanos (por exemplo, dos

(16) Id., ibid., pág. 55 e Herskovits, M. J., and F., Rebel

Destiny, pág. 223.

(18) Beckwith, Jamaica Folk-lore, loc. cit., pág. 84.

<sup>(15)</sup> Id., Black Roadways, cit., pág. 101.

<sup>(17)</sup> Entre as meninas, Amba é o nome dado a uma criança nascida no sábado, Affi, para a nascida na sexta-feira, Adjuba, para a quarta-feira; entre os meninos, alguns dêsses nomes eram Kwaku, para a segunda-feira, Vao, para a quinta-feira, Kofi, para a sexta-feira, Kwasi para o sábado (Herskovits, M. and F., op. cit., pág. 223).

festivais Homowo dos Fantis) e europeus. Na terceira noite depois da morte, e, segundo alguns até a nona, existe a crença que o espírito do morto volta a visitar a família, os amigos e as suas propriedades. Por isto, preparam-lhe uma grande festa, na terceira noite em alguns distritos, na nona noite em outros, para agradar o morto e impedir que êle se aborreça com alguém ou com alguna coisa. Este festival é chamado Bäkinny ou Back in i, referindo-se o termo, segundo Beckwith ao fato de o espírito dever "voltar" ao túmulo (19).

Na história agitada dos Maroons ou Marrons (20), escravos revoltados da Jamaica, a maior parte dêles foi deportada para Nova Scotia e posteriormente para a Serra Leôa. Os que permaneceram na ilha, ficaram garantidos por um tratado e conservaram suas próprias características culturais até os nossos dias. É nesse grupo que se podem reconhecer os elementos culturais procedentes da Costa do Ouro. Já vimos algumas sobrevivências religiosas e mágicas. Mas todo o folk-lore, a organização social, a cultura material dêsses negros também vão encontrar símiles notórios com culturas, equivalentes da Costa do Ouro.

A palavra kromanti, que deriva do reinado de Coromantyne da África Ocidental, exprime também na Jamaica uma linguagem secreta, em cuja letra, os Marrons cantam canções "bastante fortes para enfeitiçar qualquer um", como diz Miss Beckwith (21).

As expressões Old Nanny e Nana, muito comuns entre os Negros da Jamaica, e que designavam a "rainha"

<sup>(19)</sup> Martha Beckwith, Jamaica Folk-lore, loc. cit., pág. 9.
(20) Marrons eram denominados os escravos fugitivos da Jamaica, palavra derivado do espanhol cimarrón, que significa "selvagem".

<sup>(21)</sup> Cf. Herskovits, Social History of the Negro, loc. cit., pág. 251,

dos Maroons, vem provavelmente, segundo Herskovits, do termo ewe, Nana, com a significação de antepassada, mãe, ou do Ashanti nana, que tambem é avô ou antepassado (22).

O rico folk-lore da Jamaica é o resultado de uma confluência de velhas tradições inglêsas do século XVIII e de forte percentagem africana da Costa do Ouro.

Nos contos populares, da Jamaica como de Curação, das Ilhas Virgínias, e da Guiana Holandêsa, vem com frequência Anansi, a aranha, o heroi popular da Costa do Ouro (23). O nome é deturpado às vezes para Miss. Nancy (nanzi e cuenta de nansi, em Curação).

Nos provérbios, Anansi tambem ocorre frequentemente: "A fast mek Anansi deh a house-top"; "Anansi gi'him wife name tomorrow day;... "Anansi rope tid him massa": "Trouble dev a bush, Anansi bring him come a house"; etc. (24).

Jogos, provérbios, festas populares, música e dança... reconhecem na Jamaica, alguns elementos africanos. As ricas coletâneas de Miss Beckwith e outros autores mostraram, nessas espécies folk-lóricas os contingentes respectivos, europeu e africano. Nos jogos populares, há velhas tradições inglêsas, porém deturpadas, transformadas pelo Negro (25). Da mesma maneira os provérbios: dos 972 e suas variantes colhidos, Miss Beckwith estabeleceu uma exegese comparativa com provérbios similares de prigem européia e africana (26).

<sup>(22)</sup> Id., ibid., pág. 251.

<sup>(23)</sup> Martha Beckwith, loc. cit., e Jamaica Anansi Stories. Memoirs Amer. Folk-lore Society, XVII, 1924.

<sup>(24)</sup> Id., Jamaica Proverbs, loc. cit., passim.

<sup>(25)</sup> Vide Martha Beckwith, Folk-games of Jamaica in "Jamaica Folk-lore", cit.

<sup>(26)</sup> Id., Jamaica Proverbs, loc. cit.

Será interessante transcrever alguns "brinquedos de alfabeto", da Jamaica, pois se pode fàcilmente verificar aí a confluência de tradições europeias e africanas. Neste brinquedo, um certo numero de pessoas se dispõe em círculo. Quando uma letra cai em cada jogador, êste tem que enunciar um objeto com a mesma inicial e repetir um verso de algum "alfabeto" familiar ou improvisar um; se êle falha, tem que pagar multa. Há varios desses "alfabetos", semelhantes aos nossos A B C do nordeste. Vão aqui transcritos com as notas respectivas (27):

# ALFABETO DE COPELAND:

A signify ackee,1 qualify fish,

B signify bammie,2 work proper with pear

C signify callalue, s cat very nice,

D stand for dumpling, if it ever tie you'tect'

E is for elephant, big like Tacooma,4

F is for fungi, it choke fever,

G is for Goozoo, all nigger papa,

H is for Heaven where gran'ma gone.

I is the pronoun that you must learn,

I is for jackass, plenty go to school, K is for Katy. — she make me fool,

L is for lawyer, them never walk straight,

M is for money, make you feel first-rate.

N is for Nancy, - that's a girl have a mouth!

O favor C but a little more stout,

P for Puncheon-water, let you fight one another,

Q is for Quashie,7 Quabina oldest brother,

R is for room, let the best man fool,

S is for sunar, eat all you can,

T is for Thomas, is very unbelieving,

U is for Uncle Jacob, is very deceiving,

W is for women - follow them you fret,

<sup>(27)</sup> Id., Folk-games, etc., págs. 83 e segs.

X is a cross will favor ten,

Y is for yampe,8 a poor man's friend

Z is for Zacheus, the smallest of men.

Notas — 1 O fruto do ackee cozido com badejo é um prato popular na Jamaica. 2 Lanche favorito dos trabalhadores. 3 callalue (ou Kalalu) é o nome dado às verduras, em Jamaica. 4 Tacomah é o protagonista, com Anansi, dos contos populares, às vezes como amigo bôbo, outras vezes como mulher ou filho de Anansi. 5 Goozoo é o equivalente de Obeah, ou feiticaria, aplicada aqui ao mal. 6 Puncheon-water, é o rum. 7 Day-name para os meninos nascidos no sábado; as meninas nascidas no mesmo dia chamam-se Quashiba, aqui deturpado em Quabina. 8 Um yampe é uma espécie de yam (inhame) porém menor e mais delicado.

# ALFABETO DA CANOW SCHOOL

A for Asoonah! big like a what,

B for buccra that hang on wire,

C for cat they call Maria.

D for duppy, eye shine like a fire,

E for eagle, - what a handsome bird!

F for fiddle, that's a thing plays sweet,

G for Governor, him live in the king home,

H for hut tat watchman live in,

I for ivory, - that's a handsome tooth!

I for John Crow, something eat dead meat,

K for king, he sit on throne,

L for London, it's a beautiful city,

M for monkey, look how him stand!

N for Nana,3 him cap trim with lace but what a bad sew!

O for owl, him walk at night,

P for policeman, the nigger god,

Q for quarrel that sounds so bad, R for ratta that is a noble thief,

S for snail that live in a wall,

T for tuppy, = may I beg you one, sir?

U for uncle, I'm telling you howdy,

W for winter, it s a very cold time, X.Y.Z. that I really forget.

Notas — 1 Asoonah é um monstro semi-mítico dos contos de animais da Jamaica. 2 Um duppy é uma alma ou espírito. 3 Avó. 4 Dois pence.

Bastam êstes exemplos para mostrar como sobrevivem par a par as tradições inglêsas e as africanas, estas evidentemente da Costa do Ouro.

Na Jamaica, como em outros pontos do Novo Mundo. que receberam contingentes negros, há ainda festejos populares cíclicos, comparáveis às festas do ciclo das janeiras em Cuba ou no Brasil ( cabildos, ranchos, reisados...). Ainda Miss Beckwith escreveu páginas interessantes sôbre êsses christmas mumminas, na Iamaica(28). De um livro de costumes, publicado em 1837 por I. M. Belizario, um escritor local, verifica-se quanto é antiga a tradição das mascaradas da Jamaica, no Natal. Havia uma "rainha", vestida à caráter, com uma com-panhia de "set-girls", que dançavam e cantavam ao som de tambores, triângulos, tamborins e pifaros. Seguiamse outras personagens como o koo-koo, um rapaz mascarado: o Jack-'o-green, oculto debaixo de um caramanchel de folhas de palmeira; John Canoe, dançarino mascarado, com longa cabeleira, jaqueta militar, trazendo na cabeça um modelo de casa, coberto de espelhos, e terminado em zimbório ou ponta. Havia ainda o gomboy-drum, tocador que acompanhava o dançarino, juntamente com outros músicos.

<sup>(28)</sup> M. Beckwith, Cristmas Mummings in Jamaica, Jamaica Folk-lore, cit., págs. 1-67,

As descrições posteriores de Gardner, Cyrnic Williams e da própria Miss Beckwith mostraram a sobreviência, ainda hoje, dessas festas de Natal na Jamaica, com a personagem central do brinquedo, John Canoe.

Há aqui, confluência de tradições européias e africanas, à semelhança dos reisados, cabildos, ranchos, e maracatus de Cuba e do Brasil.

Beckwith vai descobrir qerimônias equivalentes na Costa do Ouro, valendo-se de uma descrição de Ellis sôbre os povos Tshi. Mas parece haver ainda aqui influências bantus, a avaliar pela figura do gamboy-drum. Entre os Negros da Bermuda, Bolton descreveu uma festa semelhante à da Jamaica, entre êles chamada Gomboy (29). Pelo Natal, grupos de homens e meminos vão de casa em casa, cantando, dançando, tocando instrumentos primitivos, onde se destacam o triângulo e o tamborim. Vão mascarados e alguns trazem na cabeça imitações de casas, navios, etc. As casas são conhecidas com o nome de gomboy houses e são cuidadosamente construidas de madeira, cartolinas, papéis de côr, etc. Quando os homens se aproximam das casas, o grupo dansa e grita:

Gomboy, ra-lay Gomboy, ra-lay

Acha Miss Beckwith que gomboy estaria relacionado a ngang, ngombo, tambor mágico entre os medicine-men do Baixo Congo.

São interessantes os cânticos e as danças dos christmas mummings da Jamaica, onde se pode ver nitidamente a influência africana. Danças imitativas cânticos cerimoniais, sobrevivências africanas — da Costa do Ouro

<sup>(29)</sup> H. Carrington Bolton, Gomboy, a festal rite of Bermudian Negroes, cf. Beckwith, loc. cit., pág. 6,

e em menor proporção, do Congo — encontram-se nestes John Canoe songs, colhidos por Miss Beckwith (com registo fonográfico da música) e de que damos aqui alguns exemplos (30):

# BUCKRA LOST HIS SHEEP

Buckra lost him sheep, boy, an' said-a Michael, Buckra lost him sheep, boy, an' said-a Michael,

You hear it say La Morris a Tom-fool man, now what him can do E-od-e-e, e-do, e-do-e-e, e-do, e-cdo-e-c-i,
You hear it say La Morris a Tom-fool man, now what him can do

#### I WALK THE ROAD WITH YOUR BREAD BASKET

Me a walk a road wid you' bread basket,
Me a walk a road wid you' bread basket,
Me a walk a road wid you' bread basket,
Oh, if you heah me dead come tak'up Dolfus
You heah it say La Morris a Tom-fool man, now what him can do

### CANOE LEAN, OH

Canoe lean, oh, oh, morning star, wallo e, Canoe lean, oh, oh, morning star watch, oh! Canoe lean, oh, morning star, wallo e, Canoe lean, oh, oh, morning star, watch, oh! Canoe lean, morning star, wallo e.

### AMBA YU (31)

Oh, amb**a** yu, E-do, oh-o, o-oh, a<mark>mba</mark> yu,

(30) Beckwith, loc. cit., págs. 26 e segs.

<sup>(31)</sup> Amba é um fetiche que protege contra os espíritos dos mortos, por meio de cerimônias funerárias especiais.

You should a bury a cross-road,

Look-a, amba yu

E-do o-oh, e-do o-oh,

Look-a, amba yu,

Two yard a blue ribbon

Look-a, amba yu

E-do o-oh, e-do o-oh,

Look-a, amba yu

You should-a bury a akee root

Look-a, amba yu

E-do o-oh, e-do o-oh,

Look-a, amba yu

E-do o-oh, e-do o-oh,

#### SOMEBODY DEAD

Come aroun' yerry somebody dead, Turn aroun' go, eb'rybody dead Come aroun' an' yerry someabody dead, Turn roun' go back home, e'rybody dead

Bastam êstes exemplos para mostrar a influência africana nas cerimônias populares e no Negro English da Jamaica, muito semelhante à linguagem popular das outras Antilhas Inglêsas.

As Bahamas, com uma forte percentagem de Negros na sua população, apresentam características culturais mu to semelhantes às da Jamaica. Elsie Clews Parsons recolheu um rico folk-lore em Andros, uma das ilhas das Bahamas (32), contos populares. ol'storee, como chamam os naturais. É interessante registar as fórmulas de comêço e fim da narração, a exemplo do que existe entre outros povos negros da África e do Novo Mundo. Estas fórmulas têm origens européias misturadas com as in-

<sup>(32)</sup> E. C. Parsons, Folk-tales of Andros Island, Bahamas, Memoirs of the Amer. Folk-lore Society, XIII, 1918.

fluências africanas. "Once was a time, etc.", para o comêço; e para o fim:

> E bo ben Dis story en'

ou ainda

Be bow bended My story's ended

A transcrição de um dêstes contos mais típicos mostra à evidência a influência negra e a deformação linguística do Negro English das Bahamas:

#### THE WITCH SPOUSE.

Dis was a man. He married to a wife. He was a gaul'in' wife. He didn't know he was a gaul'in' wife till afterwards. Ev'ry time when she cook his pease an'rice an' meat, she play sick. She say she don't want none. An' jus' as her husban' go out to work, she turn into a gaul'in an' go out to de pon' an' ketch crab, an' eat her bellyful, an' make haste an' come back home an' turn people befo' her husban' come. An, just' as her husban' go, she would go inside de room an' shed off her clo'es begin to sing.—

"Kitty Katty kee wang wah Kitty Katty wang wah wah, Kitty Katty kee wang wah, Kitty Katty wang wah.
Kee bottom, kee bottom, kee pyang, Kitty Katty kee wang wah, kee pyang".

An' a two-leg gaul'in' leg come out. She will sing again, -

"Kitty kee wang wah, Kitty Katty wang wah wah, Kitty Katty kee wang wah, Kitty Katty wang wah. Kee bottom, kee bottom, kee pyang, Kitty Katty kee wang wah, kee pyang".

Two wing will come out. She will sing again, -

"Kitty Katty kee wang wah,
Kitty Katty wang wah wah,
Kitty Katty hee wang wah,
Kitty Katty wang wah.
Kee bottom, kee bottom, kee pyang,
Kitty Kattl kee wang wah, kee pyang".

Her feders will come on her. She will sing again, -

"Kitty Katty kee wang wah,
Kitty Katty wang wah wah,
Kitty Katty kee wang wah,
Kitty Katty wang wah.
Kee botton, bee bottom, kee pyang,
Kitty Katty kee wang wah, kee pyang".

A bill will come out. An' den she will fly out de window an' go in de pon' an' ketch crab. One day more'n all a little boy see her, an' watch her if she is people or gaul'in'. An' he watch her, jus' as husban' gone she turs-into gaul'in' again, an' he watch her. An' ven his popper come home, he say, "Popper, dis wife you have dis ain't wife, dis gaul'in'." An' say, "Yes, se is a gaul'in'. If you don't believe me, you watch her den to-morrer." Nex' day come. She cook her husban' b'akfas'. an' her little chil', an' she wouldn' eat none. Her husban' her why. She say, "I feel sick. No, no husban', I don't want none". Her husban' gone an' get his gun an' put shot in de gun, and he begin to sing,—

"Kitty Katty kee wang wah,
Kitty Katty wang wah wah,
Kitty Katty kee wang wah,
Kitty Katty wang wah.
Kee bottom, kee bottom kee pyang,
Kitty Katty kee wang wah, kee piang".

Jus' as he sing dat, she bus' up to cry. "Do, husban', don't sing dat. Ev'ry time you sing dat sing, it make me 'member

my dead ma." She ain't want him sing it, because, if he sing it, she turn into a gaul'in' right where he is. He sing it. An' sing till her bill come out. De nex' t'ing her foot come out, den her feders come out, an' den he shot her (33).

Infelizmente não foram estudadas outras formas culturais da Bahamas: religiões, sobrevivências sociais, cultura material...

Na ilha de Barbados, outra possessão inglêsa, à exceção da preponderância da influência européia na capital, Bridgetown, as características culturais são nitidamente africanas. Da Costar do Ouro, como para as outras Antilhas Inglêsas e as Guianas (34). O jôgo africano do wari lá existe igualmente como nas Guianas. Os festivais do Natal também são celebradas como os christmas mummings da Jamaica. Da Nigéria, também veio a festa do yam. As histórias de Anansi são contadas na ilha, à maneira africana, com os "cut" típicos, existentes em outros povos negros do Novo Mundo, principalmente nas Guianas, como tão bem estudou Herskovits.

Cultos funerários existem em Barbados, como em outros pontos das Antilhas negras. Oito dias depois da morte, celebram-se festas, e brincam-se wari e outros jogos. A música e a dança, inseparáveis em tôdas essas cerimônias, têm influência africana. As práticas de magia são generalizadas entre êsses negros.

Em outras ilhas, como Santa Lucia, há os festivais do yam com danças ao som de tambores, onde se destaca o tambor sagrado apinti, que descreveremos, quando tratarmos das culturas negras nas Guianas.

<sup>. (33)</sup> E. C. Parsons, op. cit., págs. 39-41.

<sup>(34)</sup> Vide M. J. Herskovits, Social History, cit., pág. 250

Não se realizaram ainda estudos sistematizados sôbre as culturas negras nas demais Antilhas, a não ser a rica contribuição folk-lórica de Parsons (35). Os contos populares colhidos em Trinidad, Grenadines, St. Vincent, St. Lucia, Martinica, Dominica... deixam entrever certas influências culturais negras, da Costa do Ouro e do Daomei. Os contos de animais são numerosos (Coelho, Tigre, Raposa...) muitos dêles filiando-se ao ciclo dos contos de animais de Uncle Remus, no Mississipi. Os contos de Nancy (36) colhidos em algumas ilhas pertencem evidentemente ao ciclo de Anansi, a aranha, da Costa do Ouro. Nas pequenas Antilhas francêsas, ao lado de tradições folk-lóricas européias, intervêm nítidas influências daomeianas. Vieja-se, por exemplo, o conto da Martinica, "Cloche diable la" (37), onde há os versos:

Denba wouge wouge wouge, etc.
Maman Denba touna
Ou lé Denba touna
'Grasé Denba touna

Não seria Denha uma deturpação de Danghé ou Denballah, a serpente sagrada vodu?

As referências a zombie ocorrem frequentemente (38).

<sup>(35)</sup> Elsie Clews Parsons, Folk-lore of the Antilles, French and English, Memoirs of the American Folk-lore Society, vol. XXVI, p. I, 1933. — Mais recentemente, o prof. Herskovits, em sua viagem de pesquisas a Trinidad, conseguiu identificar grande número de sobrevivências africanas de origem yoruba nos cultos de shango daquela ilha, havendo gravado em discos muitos cânticos religiosos (comunicação pessoal ao A.).

<sup>(36)</sup> Id., ibid., págs. 97, 101, 102, 338, 426-430.

<sup>(37)</sup> Id., ibid., pág. 250

<sup>(38)</sup> Id., ibid., págs. 271, 502, 504, 505, 506.

O francês das Antilhas francêsas sofreu alterações análogas ao francês colonial da Louisiana, de que já demos um exemplo. A influência negra nas Antilhas foi mais pronunciada, como podemos ver por esta transcrição de um conto popular da Dominica, da série colhida por Parsons:

#### ZOMBI EPI CHANGE LA

Téni un garçon qui té allé la-chasse. Lé i joine un gwand bois, i joine epi un zombi. Zombi la mandé i pou coupé chiveux i. I vini coupé chiveux zombi là. Lé i fini, zombi la di metté chiveux la i té ca poin i. I di zombi, "Payé l'argent moin, pas parlé bêtise ba moin". Onze zombi vini, ça fai yo douze. Yo chaque tini yun tête, dé têtes, trois têtes, jique douze têtes. Là même yo fai wang garçon a, garçon en mitan. Yo voulé mangé a pwésent. La sainte vierge voyé yun change (ange) descenne a pa'mi yo. Change la poin chanté ba yo:

Baille la-main.
Baille la-main.
Tout partout, tout partout, tout partout,
Baille la-main.
Tout partout, tout partout, tout partout,

Toute zombi poin,

Baille la-main, etc.

Soulier diable la hellé:

Netie netie netie netie. Nous ca allé mangé dé'.

Là même change la poin garçon a epi i mené allé en l'ai' épi. Com' ça yo pas wé garqon la épi fi' a, i dispawaîte (39).

<sup>(39)</sup> Id., ibid., pág. 504.

Podemos assim concluir que três padrões principais de culturas negro-africanas entraram e sobreviveram nas Índias Ocidentais. Nas Antilhas Espanholas (Cuba...) a cultura dominante veio da Nigéria: cultura yoruba. Nas Antilhas Francêsas (Haiti, Pequenas Antilhas Francêsas...) os padrões culturais são daomeianos. Nas Antilhas Inglêsas (Jamaica, Bahamas, Barbados...) a cultura negra é de procedência Fanti-Ashanti, da Costa do Ouro, como nas Guianas Holandêsa e Inglêsa.

### QUARTA PARTE

# AS CULTURAS NEGRAS NA AMÉRICA DO SUL: GUIANAS E PAÍSES HISPANO-AMERICANOS

#### CAPITULO IX

## AS CULTURAS NEGRAS NAS GUÍANAS

A história do Negro mas Guianas, e especialmente na Guiana Holandêsa, é das mais interessantes para o estudo das culturas negras no Novo-Mundo. O isolamento cultural quase absoluto em que permaneceram as populações negras das selvas das Guianas, permitiu estabelecer-se um paralelo entre a sua vida e a das outras populações negras da América e daí, o extraírem-se conclusões relativas ao processo da aculturação. Por êsse motivo, os Negros da Guiana Holandêsa são considerados um "laboratório de experiência" (1), no cotejo entre as culturas negro-africanas e negro-americanas.

Os Negros da Guiana Holandêsa, chamados pelos estudiosos norte-americanos Bush Negroes, são descendentes dos escravos ali introduzidos nos séculos XVII e

XVIII, para os trabalhos das plantações.

Estas se estendiam desde as regiões litorâneas até pontos mais afastados do interior, seguindo o vale do rio Surinam. No início do século XVIII começaram, sob a instigação de chefes, as revoltas e fugas de escravos que se internaram nas profundezas da selva, expulsando os índios que aí habitavam.

Os Negros tornaram-se livres, não mais se submetendo ao jugo dos colonizadores brancos. Tratados de

<sup>(1)</sup> Melville J. Herskovits, Social History of the Negro, in A Handbook of Social Psychology, Clark Univ. Press, 1935, pág. 244.

paz foram realizados entre uns e outros. Mas o controle holandês foi puramente nominal, daí em diante. Os negros da selva, os bush negroes conservaram-se até hoje imunes do contacto dos brancos. E a não ser a pequena percentagem dos negros litorâneos, da cidade de Paramaribo, em que êsse contacto se observou, os negros da Guiana Holandêsa conservaram hábitos, tradições, cultos, organização social idênticos aos da África de três séculos passados.

Durante todo êsse tempo, do século XVIII para cá, os bush negroes mantiveram-se isolados. Nem a civilização branca nem outros contactos negro-africanos e negro-americanos chegaram a alcançá-los. E daí a importância do seu estudo, atendendo-se a êsse duplo isolamento, dos seus padrões de cultura, africanos de origem e, o que é mais, africanos de dois séculos passados. A sua história está sendo escrita, em nossos dias, por africanistas da marça de Melville J. Herskovits e Frances S. Herskovits (2).

Três grupos principais constituem as populações do Bush Negro: a tribo Saramacca, a tribo Awka e a tribo Boni.

A primeira dessas tribos, dos negros Saramacca é a mais importante de todas, e habita em pleno coração da Guiana Holandêsa, nas margens do rio Surinam, e mais para o sul, ao largo do Gran Rio e Rio Pikien.

A segunda tribo, Awka, estende-se ao largo do Rio Marowyne (Maroni), que forma a fronteira entre a Guiana Holandêsa e a Francêsa. A última tribo, dos Boni, relativamente pequena, está localizada no interior

<sup>(2)</sup> Melville and Frances Herskovits, Rebel Destiny.

Among the Bush Negroes of Dutch Guiana, New York, — Id.,

Suriname Folk-lore, Columbia Contrib. to Antrop., vol. 27, 1936.

da Guiana Francêsa, em pontos não muitos distantes da fronteira holandêsa.

Poder-se-ia considerar, com Herskovits, um quarto grupo dos Negros das Guianas, os da região litorânea, que permaneceram escravos até a sua emancipação em 1865. O interessante, para nós, brasileiros, é que os negros da tribo Saramacca aprofundaram-se tanto, selva a dentro, que ultrapassaram as fronteiras guiano-brasileiras e têm sido encontrados por alguns militares do Serviço de Fronteiras. Voltaremos a esse ponto, mais adiante.

A forma cultural dos Bush Negroes é predominantemente Fanti-Ashansi, da Costa do Ouro. Em segundo lugar intervêm influências daomeianas, yorubas e bantus.

As religiões e cultos dos Negros da Guiana Holandêsa são inteiramente africanos. Vamos encontrar, entre êles, Nyankompon ou Nyame, o Grande Deus dos Fanti-Ashanti. Mas há muitos outros winti (deuses ou espíritos), também chamados entre alguns negros gado e vodu, êste último nome por influência daomeiana (3).

Asase, a Mãe Terra; Osai Tando, antigo nome do rio sagrado Tano; Opete, o abutre; Tigri, tambem chamado Dyebi ou Dyadya; Obia-Kromansi; Nengere-kondre Kromanti (Kromanti africano); Busi-Kromanti (Kromanti das selvas); Ondro-watra Kromanti (espíritos Kromanti que vivem debaixo dágua)... são todos deuses dos Fanti-Ashanti, da Costa do Ouro. Apalavra Kromanti, vem da Costa do Ouro, e, por extensão, serviu para designar esta origem; é usada hoje pelos negros da Guiana Holandêsa como sinônimo de deuses "africanos" (4).

Vodus daomeianos também se encontram entre os Bush Negroes. Massa Grand Gado, o Deus supremo

<sup>(3)</sup> Id., Surianame Folk-lore, pág. 61.

<sup>(4)</sup> Id., ibid., pág. 66.

(sky-god); Mama Fo Gran, ou Gran Mama, ou ainda Ma fo Doti, a mãe-terra; Agida, Aida, Waisa ou Awanaisa, tambem mãe-terra; Loko, a árvore sagrada; Dagowe ou Aboma, a serpente; Gedeonsu; Afrikete; Legba ou Leba, o deus das encruzilhadas... são deuses daomeianos, lá enrontrados em sua pureza de origem.

Deuses bantus existem também entre os winti guiano-holandêses. São os Loango winti, Zambi, Ma' Bumba, são lá cultuados. O proprio têrmo Aboma, outra denominação de Dagowe, a serpente, vem do quimbundo niboma, cobra. E nas cerimônias do culto, cantam os negros (5):

> Ma Loango, Mi na gangule Lele (Mãe Loango, cu sou gangule Lele) Bumba-e Kere Bumba-e

o que revela claramente a origem bantu.

Os winti Fanti-Ashanti e daomeianos acham-se também misturados de pequena influência yoruba, embora não tenha encontrado nos trabalhos dos pesquisadores, um típico nome de divindade yoruba, como no Haiti.

Além dos winti, deuses, os Negros da Guiana Holandêsa cultam a akra, alma; obia ou wisi, objetos mágicos; e os yorka, espíritos dos mortos.

O culto dos winti é muito aproximado do que existe na África Ocidental, — na Costa do Ouro e no Daomei. Uma pessoa pode adquirir um winti de três maneiras. A aquisição por herança é a mais comum: um winti passa

<sup>(5)</sup> Id., ibid., pág. 96.

de homem a homem, de mulher a mulher, dentro de cada família, quando ocorre a morte de uma pessoa que possuia o winti. O segundo modo advém pela escolha da pessoa, pelo próprio winti: o deus pode resolver deixar uma pessoa baixar em outra, quando não está satisfeito com a primeira.

O terceiro modo de aquisição do winti é por wisi ou kunu. Os dois primeiros processos são apanágios do culto aos deuses: as pessoas que possuem o winti são seus devotos e dedicam-se às práticas do culto. Mas o modo de possessão wisi ou kunu ocorre quando há um crime a punir. O winti, neste caso, é um mau winti que traz ao seu possuidor doença, pobreza, desgraça, e morte. Kunu, tanto entre os negros das selvas como da cidade, é a vingança dos deuses contra a violação de um código religioso ou moral.

E a punição kunu faz com que o winti se torne um inimigo da pessoa que o traz consigo. A iniciação no culto dos winti se observa desde a infância; um winti pode desde cedo apossar-se da criança, de maneira boa ou má. E as aptidões para o culto se revelam logo no comportamento infantil, por uma habilidade especial para a dança, o canto ou a execução dos instrumentos rítmicos.

Dizem os Negros das selvas guiano-holandêsas que não há instrução especial para os iniciados do culto dos winti. "Quando o winti entra no indivíduo, é o próprio espírito que canta as canções, fala as línguas, e dança as danças" (6), dizem êles. Naturalmente a aprendizagem se faz pela herança cultural, pela observação dos mais velhos, que conservaram a tradição do culto e a transmitiram aos descendentes.

Os winti têm determinadas exigências, prescrições especiais, proibições tabu, etc., como aliás se observam

<sup>(6)</sup> Id., ibid., pág. 72.

em todos os cultos afro-ocidentaes. A abstinência de certos alimentos tem o nome de trefu. Cada winti exige a sua observância especial, por exemplo: o possuído de Papa-winti não come bananas; os deuses Kromanti proibem fumar em sua presença (Kromanti no lobi smoku, "Kromanti não gostam de fumar"); os adeptos de Aisa não comem peixe, etc.

De outro lado, os winti prescrevem as oferendas que lhes agradam: exigem que o arroz dos sacrifícios seja kriori (crioulo) e não importado; pedem que os alimentos sejam preparados com obia-fatu, óleo de palmeiras indígenas; os deuses Kromanti exigem tambores e bebidas doces e assim por diante. Como nos cultos yorubas do Brasil e de Cuba, os deuses dos Negros guiano-holandêses têm também a sua côr sagrada: os deuses da tempestade têm a côr branca; os deuses Kromanti, côr azul; Leba, côr preta, etc.

A possessão winti é um capítulo semelhante à possessão de outros cultos negros-americanos. As danças sagradas conduzem o iniciado até o ato da possessão. A pessoa que tem o winti é chamada así dowinti, literalmente "cavalo do santo". Veja-se até nisto a semelhança com as possessas dos candomblés brasileiros tambem chamadas "cavalos de santo".

As festas e as danças do culto dos winti obedecem ainda a ciclos: festejam-se em determinadas epocas do ano. Estas danças, perseguidas pelos poderes públicos, ocultam-se nos recessos de selvas, e por isso as danças dos negros da cidade tendem a diferenciar-se cada vez mais das dansas dos bush negroes. Herskovits descreve exaustivamente a indumentária dos dançarinos negros das Guianas (7). Basta assinalar aqui o uso que os negros

<sup>(7)</sup> Id., ibid., págs. 76 e segs.

fazem da pemba, o giz branco sagrado, para a pintura do rosto. Não precisa acrescentar que nas macumbas cariocas, o uso da pemba é indispensável nas cerimônias do culto.

A música e a dança "chamam" os winti, e variam para cada caso especial: há danças do Tigri winti, de Opete winti, de Dagowe winti, dos Kromanti winti, etc.

Os instrumentos musicais mais importantes do Negro das selvas guiano-holandêsas são os tambores. E dêstes, há cinco espécies principais (8). O maior de todos é o tambor agida assim também chamado no Daomei, mas contendo detalhes dos tambores do Ashanti. O segundo tipo é o man drom. O terceiro é o podyo e os dois últimos são chamados apinti, de origem ashanti, embora Talbot (9) haja descrito um tambor yoruba chamado apinti. Os tambores apinti, que são percutidos com as mãos, são os tambores sagrados dos Negros da Guiana e por êles chamados asante kogbwa, "o tambor Ashanti" (10).

Ao lado dos tambores, há ainda um instrumento de percussão, o kwakwa, uma espécie de banco de madeira que se percute com duas baquetas. Apinti e kwakwa constituem os instrumentos rítmicos básicos nas danças winti. Completam êstes instrumentos, matracas e dois pedaços de ferro (isri namga isri e felu-kon-felu, "ferro

<sup>(8)</sup> Id., ibid., pág. 87.

<sup>(9)</sup> Cf. M. and F. Herskovits, op. cit., pág. 87.

<sup>(10)</sup> M. Herskovits, Social History of the Negro, pág. 247 — Há a assinalar ainda o tambor Tumao, especialmente dedicado aos Apuku, os espíritos da selva (Kolinski, Suriname Music, apêndice ao Suriname Folk-lore, pág. 521).

contra ferro"), que se percutem um contra o outro. Os tambores são executados só por homens; o kwakwa, indiferentemente por homens e mulheres, mas as matracas só podem ser tocadas por mulheres.

O canto é puxado por um solista e acompanhado pelo côro de mulheres; o ritmo é mantido pelos instrumentos de percussão e pelas palmas da assistência. Cada winti exige a sua dança especial.

Uma análise musicológica, exaustiva e crudita, sôbre a música do Surinam, foi realizada pelo 🐙. Kolinski e publicada em apêndice no Suriname Folk-lore. Envio estás notas aos estudiosos da musicologia. Assinalo apenas que, destacando o caráter africano das melodias e ritmos dos cantos surinâmicos, o Dr. Kolinski não encontrou síncopas típicas. De onde êle se aproxima da hipótese de Von Hornbostel de que a síncopa dos spirituals norte-americanos não teria caráter africano, e sim europeu, provavelmente do folk-lore escocês. O trabalho da aculturação, que foi tão intenso entre os Negros norteamericanos, menos intenso entre os Negros das restantes partes do Novo-Mundo, foi quase nulo entre os Bush Negroes das Guianas. E por isso, a sua música, o seu canto permaneceram essencialmente africanos, apenas com pequenas influências na linha melódica entre os Negros litorâneos (11).

Depois do culto de akra, a alma, e de winti, os deuses, os Negros do Surinam dedicam-se a práticas mágicas, que dividem em dois grupos gerais: obia, para as práticas benéficas e wisi, para as maléficas. "Obia é bom", Obia

<sup>(11)</sup> Dr. Kolinski, loc. cit., págs. 515 e segs.

protege o homem contra balas, fogo", etc., dizem os Negros do Surinam (12).

A sorte de obia é dividida geralmente em dois tipos distintos: o tapu e o opo. Um tapu é a boa magia, um instrumento de defesa contra todos os males. Há tapu contra yorka (fantasmas), contra bakru (emissarios dos feiticeiros), contra os venenos, contra as calúnias, contra a impotência e esterilidade, contra as moléstias da alma... O opo é um instrumento mágico que procura fins positivos. Emquanto o tapu é defensivo, o opo é ofensivo (no sentido bom). Há uns amuletos especiais, pedaços de papel escrito, com outros elementos, a que os negros do Surinam dão o nome genérico de Bakra opo. Eles são usados para se atingir a desígnios determinados. Mas há muitos outros opo: opo para o amor (uma opo, opo fêmea e man opo, opo macho), opo para negócios, etc.

Daí para a medicina mágica é um passo. Os Negros do Surinam não acreditam no poder curativo de ervas e substâncias medicamentosas por si sós. Elas curam por intermédio do obia. É o poder de obia que é manejado pelo obiaman. Este reparte quase sempre as suas funções com o lukuman e o wintiman. O lukuman, "aquêle que olha", é o adivinho, o vidente, tambem chamado Djuka e Bonu (13). Os negros distinguem entre o lukuman, que consegue os seus fins por intermédio dos deuses winti, e o obiaman, que cura e faz outros processos mágicos manipulando os obia.

Há moléstias winti e curas winti, da alçada dos wintiman. No caso de uma moléstia winti, isto é, causada por um "santo", é preciso seti winti, isto é, pacificar o

<sup>(12)</sup> M. and F. Herskovits, Rebel Destiny, págs. 307 e segs. e Suriname Folk-lore, págs. 99 e segs. — Obia é um termo derivado da Costa do Ouro, do rio Bia, segundo uns, de 'Mbiam, Ibo, e ainda Obayifo, segundo outros (Sur. Folk-lore, pág. 56).

(13) M. and F. Herskovits, op. cit., págs. 56 e segs.

winti. È isto exige um ritual que é apanágio do wintiman. Há banhos sagrados, para se conseguirem as curas winti, à semelhança dos banhos de folha dos curandeiros brasileiros. Existe toda uma coleção destas ervas sagradas: sangrafu, manu-sneki wiwiri, uma-sneki wiwiri, sibi-wiwiri, e outros elementos do ritual, que completam a cura (14).

As práticas maléficas de magia negra são chamadas, entre os Negros da Guiana Holandêsa wisi. "Wisi wroko nanga Yorka" (wisi trabalha por meio de fantasmas), dizem êles (15). O wisiman é aquêle que chama as almas dos mortos, para aprisioná-las. As práticas wisi são verdadeiras manipulações de almas, e principalmente de Yorka, espíritos maléficos. Um espírito aprisionado torna-se um escravo do wisiman e passa a trabalhar para êste. Herskovits compara esta concepção dos Negros do Surinam com a do zombie haitiano. O espírito trabalhado pelo wisiman torna-se bakru e é então utilizado para se conseguir qualquer coisa. O bakru é uma caricatura animada, meio-viva, meio-morta, que assegura o prestígio de que desfruta o wisiman entre os Negros do Surinam.

O wisiman é perseguido pelas autoridades, temido pelos próprios Negros da selva, mas a sua história é a mesma de todos os feiticeiros maléficos primitivos, cujo poder vem do mêdo, e do mistério que envolve as suas práticas.

Contra a influência maléfica do wisi os Negros procuram a proteção do lukuman ou do obiaman afim de "puru wisi (remover o wisi). As práticas contra-wisi são verdadeiros exorcismos, tendentes a depurar o indi-

<sup>(14)</sup> Id., ibid., págs. 84 e segs.

<sup>(15)</sup> Id., ibid., pág. 103.

viduo das influências do wisi ou a expulsar os maus espiritos, Yorka.

A concepção de Yorka é muito difundida entre os Negros do Surinam (16). Yorka, palavra derivada de Yoroka, dos índios Caribe, quer dizer alma, espírito. Yorka tem dois significados entre os Negros da Guiana. Pode ser um antepassado, um espírito familiar, e pode ser o Yorka própriamente dito, espírito mau, temido dos Negros.

No primeiro caso, Yorka ajuda os membros da família a quem pertence, na qualidade de espírito ancestral, mas pode tornar-se mau, trazendo então consigo a doença, a infelicidade e a morte. O Yorka familiar exige o culto como os winti: come arroz sem sal nem pimenta e consagram-lhe danças e ritos especiais.

O Yorka maléfico, espírito inimigo, constitui o grande pavor das selvas e mesmo dos Negros da cidade. O folk-lore do Surinam é riquíssimo de histórias de Yorka, que contam tragédias, desgraças, doenças, mortes, sobrevindas aos Negros pela ma influência de Yorka. O mau espírito pode chegar ao extremo de apossar-se de um individuo. E o possesso por Yorka, a não ser nos casos do Yorka familiar, torna-se um ente perigoso que se torna necessário exorcisar pelo obiaman ou pelo wintiman, para evitar que suceda qualquer desgraça a si próprio ou aos outros.

Outras crenças ainda existem entre os Negros das Guianas, como o culto dos gêmeos hohobi ou dosu, considerados sagrados; a concepção do vampiro, azeman, de origem yoruba, que às noites se transforma em animal e vai chupar o sangue das pessoas; a crença do fiofio, nome de um inseto e também de um espírito que, toman-

<sup>(16)</sup> Id., ibid., págs. 109 e segs.

do a forma do inseto, penetra no corpo humano, causando-lhe doença e morte... (17).

A vida social do Negro da Guiana Holandêsa embora influenciada pelos padrões europeus, apresenta aspectos puramente africanos. Mas aqui é preciso naturalmente distinguir os negros da cidade, os grupos urbanos (foto suma), dos negros das plantações (pranasi suma), e das três tribos já referidas dos negros da selva, que habitam o "big bush", o profundo interior. Os contactos om as culturas brancas vão diminuindo, do litoral para o big bush habitado pelos Djukas, os Bush Negroes.

A população negra da cidade participou da cultura européia nos trajes, costumes, padrões de vida e cultos, embora conservando características de origem, como nas populações negras de outros pontos do Novo Mundo. Na vida diária, e nos costumes ligados aos "ritos de passagem": nascimento, puberdade, casamento, morte..., observamos uma mescla curiosa de influências européias e africanas. Toda a primeira parte do opulento volume do "Suriname Folk-lore" é dedicada ao exame da cultura dos negros citadinos, de Paramaribo (18).

No big bush, a organização social é quase puramente africana. A forma matrilinear persistiu nos sibs do Surinam, em contraste com a forma dominante partrilinear da cultura holandêsa no litoral. Verifica-se aí, como aliás já o notamos nas selvas do Haiti, a importância dos membros femininos da família como força estabilizadora e dominante no grupo. Estes padrões culturais africanos

<sup>(17)</sup> Para maiores desenvolvimentos, vide M. and F. Herskovits, op. cit., pags. 53 e segs.

<sup>(18)</sup> Id., ibid., págs. 9-113.

do Bush Negro foram reconhecidos por vários escritores como L. C. van Panuhys, Gerhard Lindblom e outros. Herskovits indicou certas correspondências entre a organização social dos Bush Negroes e as sociedades africanas, principalmente dos Fanti-Ashanti.

Da mesma maneira se podem verificar êstes paralelos na cultura material, jogos, folk-lore, linguagem e outros aspectos da vida social dos Negros do Surinam. Na cultura material vamos encontrar os padrões afri anos de origem; trabalhos de escultura rudimentar em madeira, fabricação de utensilios domésticos, de instrumentos de música, vestes, arquitetura, etc. (19).

O folk-lore dos Negros da Guiana Holandêsa exige uma mensão especial. Todo êle, quer o dos negros do litoral, quer o dos negros da selva, reflete mítidas influências africanas. Contos populares, adivinhas, provérbios, existem, numa riqueza incalculável, entre os Negros das Guianas. A maior parte das influências vem da Costa do Ouro, como nas adivinhas e provérbios e nos contos de Anansi, a aranha, embora haja influências daomeianas e bantus. O ciclo de anansi da Costa do Ouro pode ser comparado ao ciclo da tartaruga (logozo dos ewes ou awon dos yorubas), que parece não haver lançado raízes entre os Negros do Surinam.

<sup>(19)</sup> Para o estudo da organização social do Negro do Surinam: M. and F. Herskovits, op. cits., passim; — M. Herskovits, Social History, etc. cit., — Id., The Social Organization of the Bush-Negroes of Suriname, Proceedings, XXIII Int. Cong. Amer., New York, 1928; — Id. Adjiboto, an African Game of the Bush-Negroes of Dutch Guiana, Man, XXIX, 1929; — Id., On the provenience of New World Negroes, Social Forces, XIV, 1933, pags. 254-255, etc.

A segunda parte do livro citado de Melville e Frances Herskovits sôbre o Folk-lore do Surinam é dedicada à publicação da copiosa coleta dos contos (Anansi-tori), dos provérbios (kot'-odo) e das adivinhas (lei-tori) realizadas entre os Negros da Guiana Holandêsa.

Anansi, a aranha, é o heroi lendário dos contos populares da Costa do Ouro. Mas, por extensão, todos os contos populares dos Negros da Guiana Holandêsa, mesmo aquêles em que não intervém a aranha, tomam o nome genérico de Anansi-tori, as histórias de Anansi (20). E êste fato vem mesmo de um mito dos Ashantis, onde se conta que Anansi adquiriu o direito de ter o seu nome em todas as histórias.

As histórias de Anansi desempenham um papel de relevante importância entre os Negros do Surinam. Primordialmente, elas fazem parte do rito dos mortos: estas histórias são contadas por ocasião dos velórios, no dedewosu, a casa mortuária que cada vila possui; intervêm ainda em certos dias de festejos dos mortos, nas cerimônias chamadas aiti-dei nati (oitava noite depois da morte), etc. Já nos referimos ao fato de, no Haiti, as histórias só poderam ser narradas à noite. A mesma coisa sucede com os Negros do Surinam; é perigoso contar as histórias de Anansi durante o dia: poderia sobrevir desgraças ou morte para o narrador.

M. e F. Herskovits dividem em três grupos gerais as histórias de Anansi (21), atendendo às dramatis personae dessas histórias: a) aquelas em que as personagens

<sup>(20)</sup> Vide M. and F. Herskovits, Suriname Folk-lore, págs. 138 e segs.

<sup>(21)</sup> Foi mais ou menos esta a divisão que sugeri para os contos populares brasileiros de influência negra (A. Ramos, O Folk-lore, etc., pág. 167).

são seres humanos; b) aquelas em que intervêm seres humanos e animais ao mesmo tempo e c) histórias de animais.

Nos contos de seres humanos, mais comuns no litoral da Guiana, ha nítidas influências do folk-lore europeu, mas com elementos africanos superpostos. E' um fato também já verificado por mim no Brasil: a "negralização" do folk-lore europeu, ou por coincidência temática, ou por juxtaposição de elementos africanos. Temos então Grimm ou Perrault reinterpretados, para uso das populações negras.

Nos contos "meio-animais, meio-homens", a influência africana já é maior, para se tornar mais exclusiva nos contos de animais. Nestes últimos, além de Anansi, a aranha, o heroi que acaba sempre vencendo pela astúcia (compare-se com a tartaruga dos yorubas e o jaboti dos índios brasileiros), há muitos outros herois recrutados entre os animais que rodeiam o Negro das selvas do Surinam. E então vemos desfilar o Tiger (o jaguar), o Konikoni (o coelho), o Macaco, o Cão Selvagem, a Cabra, o Galo, a Barata, o Sapo, a Tartaruga, o Porco, o Tamanduá, o Papagaio, o Gorilo, o Jacaré... Há também nestes contos, seres sobrenaturais como a Morte, o Demônio, Leba, etc.

Esses contos, como aliás as fábulas de todos os povos, têm uma função moral e educativa, pois desde cedo as crianças que os ouvem, aprendem a conhecer e valorizar as boas qualidades das personagens, a astúcia, a bondade, a coragem, o destemor e a repudiar as más como o mêdo, a fraqueza, etc.

As histórias de Anansi não são narradas de modo simples. Como acontece com os grupos primitivos, a sua narração obedece a um ritual complexo, em que a mímica, as interpoloções, as fórmulas..., são elementos indispen-

sáveis (22). As interrupções ao narrador feitas por êle próprio ou por qualquer membro da assistência chamanse kottori, literalmente "cortar a história". As interpolações podem ser cantadas; chama-se a isto kot'sing, "cantos que cortam (a história)".

As duas fórmulas de abertura mais comuns são a primeira:

"Er tin tin"

com a resposta pela assistência:

"Tin tin tin"

e a outra:

"kri, kra, todos os homens em seus kra-kra" (23),

o que significa: todos os homens em seus lugares. As interrupções no meio da história são ainda muito frequentes (24).

Os provérbios (kot odo) e adivinhas (lei-tori) são também muito apreciados pelos Negros do Surinam. O seu paralelo com os recolhidos na África Ocidental é evidente principalmente com os provérbios e adivinhas do Bush Negro. Os provérbios são empregados em tôda e qualquer situação da vida dos negros da Guiana, tanto os

<sup>(22)</sup> Vide o que já escrevi a respeito das interpolações e dos Lautbilder nos contos populares (A. Ramos, op. cit., págs. 162 e segs.).

<sup>(23)</sup> Compare-se com o "cric", "crac", das fórmulas haitíanas.

<sup>(24)</sup> Vide exemplos in M. e F. Herskovits, op. cit., pág. 143. — Estes investigadores mostram ainda várias fórmulas de abertura e encerramento dos contos em outras partes do Novo-Mundo (págs. 144-146),

da cidade quanto os da selva. Os Negros os introduzem na conversação a qualquer propósito e é isto ainda uma característica nitidamente africana. Também as adivinhas, usadas como função especial nos ritos funerários; como função de divertimento infantil; e ainda como fórmulas de abertura das histórias de Anansi, entre os Negros da selva.

A linguagem dos Negros da Guiana Holandêsa (25) pode ser dividida em dois grupos gerais. No litoral, entre os Negros das cidades, e principalmente em Paramaribo, é falado o taki-taki, Negro English, inglês deturpado pelos negros, com introdução de muitas palavras africanas, e poucas holandêsas e portuguêsas.

Entre os Negros Saramacca, a lingua falada é chamada por êles Saramacca tongo, a lingua saramacca. Esta língua é um português negralizado, com muitas palavras africanas de origem (principalmente nas fórmulas e cânticos religiosos) e algumas inglêsas e holandêsas. O saramacca tongo revela claramente a influência dos traficantes portuguêses coloniais a ponto de introduzirem entre os Negros do Surinam um idioma, Negro Português, que se conservou até os nossos dias.

Tanto no taki-taki, como no saramacca tongo, a estrutura da linguagem, porém, é essencialmente africana. As características gramaticais destas linguas foram postas em evidência nos trabalhos de Herskovits, como por exemplo, a ausência de sexo nos pronomes; a falta de

<sup>(25)</sup> M. e F. Herskovits, op. cit., págs. 117 e segs.; — Id., Rebel Destiny, pág. 345; — M. J. Herskovits, On the Provenience of the Portuguese in Saramacca Tongo, De West Indische Gids, XII, 1931.

método para indicar sexo, exceto no emprego de palavras como "homem" (man) "mulher" (uma), etc., usadas como prefixos; a maneira de indicar o possessivo; o emprêgo de nomes como preposições de lugar; o uso de uma série de verbos para exprimir uma só ação; o uso, no Negro English de Paramaribo, de make em vez de let; de back em vez de again; behind em vez de back e after; repetição de palavras, etc.

Fonèticamente, há vários desvios da pronúncia européia por influência africana, como a troca do r por l (que aliás ocorre em quase todas as línguas do Negro no Novo Mundo); a intensidade da nasalização; a inserção de um y depois de c; a tendência a terminar todas as palavras por uma vogal (ex; call se torna kari ou kali; look, torna-se luku); a tendência à elisão ou suspensão das sílabas finais...

Na construção das frases, as características negras aparecem em exemplos como êstes: carry come em vez de bring; carry go em vez de take away; "hunger kills me por I am hungry; one time por immediately; sell go'way, por sell and send away, etc.

A cultura dos Negros da Guiana Inglêsa mostra uma quase identidade com a dos negros das Guianas Holandêsa e Francêsa. Cruickshank (26) mostrou as correspondências entre a linguagem dos Negros do Surinam. Encontrou entre êles influência das linguas africanas Ewe e Twi no Negro English de paralelos tão notórios com o taki-taki ou o saramacca tongo.

<sup>(26)</sup> J. Graham Cruickshank, Black Talk: being notes on Negro Dialect in Britsh Guiana, Demerara. 1916, cit. por M. J. Herskovits, On the provenience, etc., loc. cit., pág. 256.

Tambem encontrou Cruickshank na Guiana Inglêsa o jôgo wari, usado pelos Negros da Guiana Holandêsa, e de procedência Ashanti.

Pouca cousa se sabe referente às religiões e cultos dos Negros das selvas da Guiana Inglêsa. Embora não tenham sido colhidas por pesquisadores, tudo leva a crer que elas existem, religião e magia, no interior das selvas. No litoral essas pesquisas são mais acessiveis e contos populares, provérbios, enigmas, são achados em grande número. Convem acrescentar que, na Guiana Inglêsa, igualmente como na Holandêsa, os contos populares estão ligados ao ciclo de *Anansi*, da Costa do Ouro.

Vê-se, em conclusão, que o trabalho da aculturação foi insignificante nas Guianas. A não ser na pequena porção do litoral, entre os Negros da cidade, onde houve influências da cultura branca, por intermédio de inglêses, holandêses, francêses, portuguêses, espanhois... as culturas negras da selva, nas Guianas, permaneceram imunes do contacto branco. E êsse fato curioso de isolamento ou do que poderíamos chamar de "quisto cultural", é invocado pelos pesquisadores que consideram os Negros da selva, os Bush Negroes, um magnífico "laboratório de experiências" para o estudo das culturas negras no Novo Mundo.

A cultura dominante entre os Negros da Guiana é a Fanti-Ashanti, da Costa do Ouro, com influências secundárias dos Ewes, dos Yorubas e de elementos bantus. A religião, os cultos, a magia, os ritos funerários, a língua, o folk-lore, a cultura material, certas formas de organização e comportamento sociais... vieram diretamente da Costa do Ouro, trazendo em seu bôjo elementos daomeiamos e yorubas. A influência de culturas bantus

observa-se em certas expressões do culto, e organizações sociais, trazidas do tráfico de escravos de Loango.

Os Bush Negroes são um fragmento histórico da África em plena conservação nas selvas do Novo Mundo. Esse quisto cultural, impermeável até hoje à civilização branca estende-se por todo o vale do Surinam, e o que é interessante para nós, invadiu numa pequena porção as selvas brasileiras do extremo norte, nas fronteiras com as Guianas, como examinaremos no lugar oportuno.

E por êste isolamento, pelas condições culturais resultantes, o *Bush Negro* constitui, para os estudiosos das culturas negras no Novo Mundo, um ponto de reparo, um elemento de cotejo, uma observação de paralelos no sentido de concluirmos o que a África deu à America, ou o que dela recebeu em troca.

#### CAPITULO X

# AS CULTURAS NÉGRAS NOS PAÍSES HISPANO-AMERICANOS

O Negro não deixou, nos países do Prata, influências pronunciadas, como no Brasil. Pouca cousa se sabe

sobre o tráfico nestas regiões.

Ildefonso Pereda Valdés, no seu trabalho recente "Negros escravos y negros libres" apresenta-nos vários dados do mais alto interêsse sôbre o Negro no Rio de la Plata. A primeira referência sôbre o tráfico negro para Buenos Aires é de abril de 1693. Os primeiros escravos entrados na Banda Oriental, segundo Valdés, foram provavelmente introduzidos pelos portuguêses ao fundarem a Colônia do Sacramento, em janeiro de 1680. A primeira carga negreira regular que chegou a Montevideo, procedente de Angola é de uma data muito posterior, 1765 (1).

De então em diante foram as mesmas as peripécias do tráfico negro e o seu comércio dirigido sucessivamente por portuguêses, espanhóis, inglêses, holandêses...

No Censo tomado pelo Cabildo de Buenos Aires em 1778, a composição étnica da *Gran Aldea* era a seguinte: espanhóis, 15.719; mestiços e índios 1.288; mulatos e negros, 7.268. Em meiados do século passado, num total de 800.000 habitantes na Confederação Argentina, os mulatos são em número de 110.000 e os negros 20.000. O resgate de escravos na província de Buenos Aires em

<sup>(1)</sup> Ildefonso Pereda Valdés, Negros esclavos y negroslibres, Montevideo, 1941, pág. II.

maio de 1831 já veio encontrar assim poucos Negros em comparação com a população de côr de outros países da orla atlântica. Em 1870 os Negros que ainda existiam em Buenos Aires se vêem preteridos pela contínua imigração européia, principalmente italianos (2).

Em Montevideo, no ano de 1803, a sua população total era de 4.676 habitantes, assim distribuídos: brancos, 3.033; negros e pardos livres, 141; sem definição racial, 603; escravos, 899. As estatísticas posteriores nada dizem sôbre a proporção de população de côr, embora se saiba que os Negros formavam um núcleo importante na população de Montevideo, de 1777 a 1830 (3).

Os Negros, que no Rio de la Plata, foram destinados a análogas fainas agrícolas e trabalhos citadinos, que nos outros países americanos, provieram de vários pontos. Nos seus estudos sôbre o Negro no Uruguai, Ildefonso Pereda Valdés acha, que como no Brasil, chegaram ao Uruguai, negros sudanêses e bantus, vindos de uma vasta área que se estende desde o Sudão até Moçambique. Convém assinalar que muitos Negros chegados ao Uruguai provieram de portos brasileiros. Em documentos ancontrados no Archivo General de la Nación, pôde Vadés localizar os seguintes lugares de procedência: Santa Catarina, Rio de Janeiro, Senegal, Costa da Guiné, Santa Teresa, Santos, Moçambique, Angola, Bahia de Todos os Santos, Serra Leoa (4).

Adotando o mesmo método de identificação das sobrevivências culturais, proposto pela Escola Brasileira dos estudiosos do Negro, acredita Valdés, que os bantus pre-

<sup>(2)</sup> Cf. Bernardo Kordon, Candombe. Contribución al estudio de la raza negra en el Rio de La Plata, Editorial Continente, Buenos Aires, s.d., passim.

<sup>(3)</sup> Ildefonso P. Valdés, op. cit., págs. 16-17.

<sup>(4)</sup> Valdés, op. cit., pág. 24,

dominaram no Rio de la Plata sôbre os Negros sudanêses, baseando-se no fato da pobreza de sobrevivências mítico-religiosas ao lado de relativa riqueza linguistica, identificada como de procedência bantu (5).

As referências às naciones negras são insignificantes. Vicente Rossi, que nos deu um dos primeiros ensaios sobre o Negro no Prata (6) refere-se aos mandingos, considerados pelos outros negros como maus e indignos.

A palavra "mandinga" passou em Buenos Aires, a significar "travesso", "revoltoso", e, por extensão, serve para designar uma pessoa divertida e bulhenta. Em Montevideo a palavra foi deturpada em Munyinga, Misimindinga, Curimba, etc. (7). A razão por que os mandingos eram assim considerados é provávelmente a mesma que para os Negros muçulmanos, no Brasil, tidos pelos outros Negros como insubmissos e altivos.

A "nação", porém, que parece ter exercido maior influência no Prata, foi a dos Congos. Provam-no as instituições sobreviventes, de que Rossi nos dá pormenorizada notícia no seu livro citado. Dentre estas instituições foi o candombe a mais importante. A palavra candombe tem provavelmente a mesma origem que o candomblé baiano. Mas, sob êste nome, os Negros do Prata não designavam menhum culto, como o candomblé do Brasil, sinônimo de macumba. O candombe do Rio da Prata era uma festa popular, que tem simile com os cabildos e reinados cubanos ou com os reisados e maracatus brasileiros,

Não acredito assim na hipótese de Vicente Rossi (8) de que o termo candomblé, da Bahia, tivesse uma

<sup>(5)</sup> Id., ibid., pág. 25 e El Negro Rioplatense y otros ensayos, Montevideo, 1937, esp. págs. 66 e segs.

<sup>(6)</sup> Vicente Rossi, Cosas de Negros, Rio de La Plata, 1926.

<sup>(7)</sup> Id., ibid., pág. 297.(8) Id., ibid., pág. 84.

importação rioplatense. O candomblé baiano é uma ins tituição religiosa, de origem sudanêsa (culto gêge-nagô), como já está largamente provado nos trabalhos os estudiosos brasileiros. A Bahia recebeu diretamente grande contingente de Negros sudanêses, com o tráfico. Acresce que o candombe do Prata tem outra significação completamente diversa do aspecto religioso do candomblé brasileiro. E' possível que as duas instituições, uma religiosa, de origem sudonêsa (candomblé baiano) e outra profana de origem bantu (candombe rioplatense) só tenham de comum o nome, que realmente exprime dança, festa, com cânticos e toques (9).

A prova disso é que o que Rossi descreveu com o nome de candombe, não passa de festejo popular angolaconguense, que em outros pontos do Novo Mundo se conhece sob os nomes de reisados, congadas, cabildos, maracatus, etc. Rossi descreve os candombes da banda oriental e os da banda ocidental do Prata.

Na banda oriental do Prata, os candombes celebravam-se nas grandes festas anuais de Ano Novo, Natal, Páscoa, São Benedito, e especialmente no dia de Reis. Da mesma sorte que nos reisados e congos brasileiros, o canbombe consistia num desfile em que as figuras indispensáveis eram o rey e a reina.

Em Montevideo, Rossi (10) assinala os anos de 1875 a 1880 como os melhores tempos de celebração dos

<sup>(9)</sup> Assim, a festa africana tomou vários nomes: a) por onomatopéia dos canticos (candombé, camambú, mamá, cumandá, yongo, caxambú, zamba); b) por onomatopéia do som dos instrumentos (tangó, tantan, maracatú); c) por imitação de instituições dos brancos (cabildos, reinados). Esses vocabulos tinham acentuação aguda, no Prata. Só com o uso, é que o acento de candombé foi mudado, passando a pronunciar-se candombe (Rossi, op. cit., pág. 84).

<sup>(10)</sup> Id., ibid., págs. 47 e segs.

canbombes. No dia de Reis, saía o sequito todo paramentado a rigor, encabeçado pelo rei dos Congos ou dos Angolas, que eram os que tinham maior número de "súditos". As outras "nações" enviavam delegados. Vestidos de fraque, decorados com medalhas, aneis, cintos,etc., os Negros desfilavam em procissão ruidosa, com a exclamação característica "Güé", seguida de gargalhadas sonoras.

O trajeto a percorrer era longo e la terminar na Igreja Matriz, onde se celebrava a missa ao Rei Baltazar. Terminada a missa, que era assistida pelo rei e seu séquito, seguia-se lauto almoço, regado a chicha e, às vezes, a caña cubana autêntica. Depois do almoço as delegações retiravam-se às suas respectivas "salas", isto é, os locais reservados a cada "nação". Além das "nações", havia tambem "sociedades", onde os "reis" eram substituídos por "presidentes".

Em Montevideo, os locais de festejos dos candombes eram chamados canchas, onde se dançava ao ar livre. Aí, o "Rei" fazendo-se acompanhar do "ministro" e do "juiz", presidia as cerimônias. O "ministro" era o mestre de cerimônias na sala, enquanto que o "juiz" era o mestre de cerimônias na rua. Este último trazia um bastonero, especie de báculo, velha insígnia dos chefes africanos, com que dirigia os festejos.

A música, constituída de instrumentos típicos africanos, onde sobresaía o tambor, o "tan-tan", não se diferenciava dos conjuntos negros típicos de origem angola-conguense: tamboriles, marimbas, masacallas... A dança era formada de uma roda, de onde saíam os dançarinos que executavam passos individuais. "Formavase a roda dos dançarinos — escreve Rossi — colocandose alternadamente um homem e uma mulher, sem importar que estivessem seguidos vários de um mesmo sexo, pois aquela dança não exigia pares. O "bastonero", no meio

da roda, agitava sua capa e parava o ruído dos tambores; pronunciava as primeiras sílabas de um dos seus brevíssimos cânticos, e baixando a capa, dava o sinal para começar a dança, para cujo efeito voltavam a tocar os instrumentos e a roda entrava em movimento respondendo com outros versos do cântico iniciado pelo diretor.

"A roda girava; o passo costumava ser medido, como indeciso, marcando os cerpos um suave vai-vem nas mulheres, com oscilação natural de cadeiras; os homens deinventiva de cada um" (11).

O canto marcava o compasso da dança. De vez em quando o bastonero gritava: Calungan-güé!, ao que a roda respondia: Oyé-ye-yumba (12). Quando convinha descansar, o bastonero dava o sinal: oyé-yé!, respondido pelo côro: yun-ban-bé! Para o final da dança, o bastonero levantava a capa por cima de tôdas as cabeças, griresto do Brasil. A Sociedade de Investigações Africanistas e Amerindias, recentemente fundada em Pôrto Alegre por um grupo de inteletuais, e da qual me concederam a honra de me elegerem o seu presidente honorário, está decidida a pesquisar todas as culturais do Negro nos Pampas, no sentido de pesquisar-lhe as aquela caprichosa coreografia, entregue ao bom tino e à senvolvem uma difícil diversidade de movimentos, sen perder o passo. Não é possível demonstrar com palavras

(11) Id., ibid., pag. 65.
(13) Será interessante fazer-se um estudo das tradições

influências, se filiadas ao ciclo platino, se oriundas do Negro do Depois de 1890, os candombes desapareceram en

tando: Güél, e logo emudeciam os instrumentos, retiran-Montevideo. Os negros crioulos, mantenedores das trado-se todos para os seus lugares.

<sup>(12)</sup> Notem-se as vozes, de origem quimbundo. dições africanas, foram rapidamente diminuindo, e quase nada restou daquelas curiosas sobrevivências (13).

Ildefonso Pereda Valdés, na sua obra citada "Negros Esclavos y Negros Libres" dá-nos uma magnifica reconstituição da sociedade colonial de Montevideo, onde a influência do Negros es fêz sentir com uma cería intensidade. Diz-nos da vida dos Negros escravos, sua alimentação, sua indumentária, seus trabalhos, seus divertimentos. Refere-se às antigas danças rioplatenses de origem africana como a Calenda que se dançava ao som de instrumentos e vozes. Mais tarde, o candombe e a semba são as formas de sobrevivência das danças africanas no Uruguai. A descrição de Valdés aproxima-se da de Rossi. O bastonero, segundo Valdés, também cantava assim:

Tingo enungambá saia do camino que yo quiero pasá

· Um dos seus amigos também recorda êste estribilho: Tom borotom comandonguemusapé, o que vem confirmar a influência dominante bantu nessas sobrevivências (14).

No que concerne às sobrevivências religiosas do Negro no Uruguai, verifica Valdés que elas são quase inexistentes. Apenas alude ao fato de que o dia de Reis foi a festa preferida pelos Negros de Montevideo, quando se prestava culto a São Baltazar, santo negro que se venerava num modesto altar da Igreja Matriz. Convém

sobrevivências culturais do Negro Sul-Rio-Grandense. Dante de Laytano publicou recentemente um valioso ensaio "Os Africanismos do Dialeto Gaucho" e tem em preparo a obra de conjunto sobre o Negro nos Pampas, a ser publicada oportunamente. Pelo interessante plano de estudos a ser desenvolvido, e que o seu Autor gentilmente confiou à minha curiosidade, acredito que se resolvam muitas questões relativas às tradições culturais — religião, folklore, linguagem... — do Negro dos Pampas, um capítulo novo na História cultural do Negro brasileiro.

<sup>(14)</sup> Valdés, op. cit., págs. 81 e segs.

citar ainda a devoção a San Benito de Palermo (correspondente ao São Benedito brasileiro). E' possível que algumas dessas práticas católicas estivessem unidas a quaisquer sobrevivências africanas, embora Valdés não tenha podido identificá-las. "Ni terreiros, ni candomblés — escreve Valdés — se conservan entre los descendientes de aquellos pueblos o razas; el culto se circunscribió a las iglesias católicas y a su culto". E conclui: "Si la verdad fuera lo contrario, abundarian los fetiches, los templos y las oraciones, pero ni siquiera escasean, porque la tradición si existió, se ha perdido" (15).

O folk-lore uruguaio mostra ainda várias influências negras, principalmente nas palavras de inúmeras canções

populares (16).

Na Banda Ocidental do Prata, houve muitas "nações" negras. Em Buenos Aires, o famoso bairro do Mondongo era o principal empório de negros. Nos bairros do centro, havia tambem aglomerações negras, e eram por isto denominados "bairros do tambor". A sobrevivência africana dominante em Buenos Aires foi também o candombe, com suas naciones, suas sociedades, seus reyes, presidentes, etc.

Retomando o tema do *Candombe* em Buenos Aires, Bernardo Kordon acrescenta alguns dados curiosos (17):

"Oyé—yé
Yun—ban—bé
Hé—é—é
Hé—é—é
María y curumbamba
María curumbé
Hé—é—é
Yum—ban—bé

<sup>(15)</sup> Id., ibid., pág. 109.

<sup>(16)</sup> Vide Valdés, op. cit., págs. 97 e segs. — Id., El Negro rioplatense, cit., passim e Raza Negra, 1929, passim.

<sup>(17)</sup> B. Kordon, op. cit., págs. 46-47.

"La marcha candombera resonaba em la ciudad como algo lejano, pero firme. Con lejanía sorda de música reminiscente de selva; lejanía, difícil de localizar, de los ruidos de la selva. Pero con la firmeza en el canto del guerrero negro que taladra sus misterios, coreando el ritmo de la marcha por el sendero. Lejania sorda en tambores y marimbas; pero inmediato, localizable, el coro de voces humanas.

"Muy posiblemente fué desconocido por muchos morenos el significado de estos cantos africanos, que transmitidos de generación a generación como atributo espiritual de la raza, despertaba en negros americanos de varias generaciones, negros gauchos vestidos con "chiripa", y calzados con botas de potro, añorranzas de tierras africanas que no alcanzaron a conocer.

> "A—lé, a—lé, Calunga, mussanga, mussanga, é.

"Era el "tata viejo", oficiando de bastonero, clamando con aullido triunfal:

"-; Calungan, güe!

"Giraban los corros de morenos. Muy serios los rostros jetudos.

"Oyé—yé yun—ban—bé. Calunga, mussanga, mussanga, é!"

Estas expressões vêm mais uma vez comprovar a origem bantu dêsses festejos e a analogia com certas festas processionais do ciclo das Congadas no Brasil e em outros pontos do Novo Mundo, de influência angolaconguense.

Rossi assinala algumas diferenças entre os candombes de Buenos Aires e os de Montevideo (18). Os locais dos candombes não eram chamados salas; eram ranchos construídos pelos próprios Negros, em terrenos livres ou cedidos pelos proprietários aos seus escravos. As sociedades tinham ainda por fim, reunir fundos para a compra de um pedaço de solo, para a construção dos ranchos. Os Negros eram mais perseguidos do que em Montevideo. Proibiam-nos de usar trajes militares, nas figurações dos candombes. Vestiam um simples jaquetão de bayetón e andavam descalços ou, quando muito, metidos em toscos tamancos. Os instrumentos de música e a dansa eram idênditos aos de Montevideo. Nos ranchos dos reyes dos candombes não havia imagens de São Benedito nem do rei Baltazar: a Vírgem Maria era o santo mais venerado. Mas S. Benedito, Baltazar e Santa Bárbara eram constantemente invocados. O santo máximo, dos negros buo-nairenses, porém, foi S. Benedito de Palermo ou de Sant tos Lugares, invenção do ditador Rosas, que assim explo-

rava a credulidade dos negros (19).

Assevera Rossi que em Buenos Aires os candombes foram decrescendo ràpidamente, depois de Rosas, acabando por desaparecerem ao mesmo tempo que os de Montevideo.

Dos candombes negros ficaram por muito tempo em Montevideo os agrupamentos de "Negros Lubolos" (20), formados de negros crioulos e brancos e que saíam pelo carnaval, na segunda metade do século passado, com conjuntos orquestrais, constituídos de tamboriles, masacallos, guitarras e violinos, com o rey, o bastonero, então chamado escobero, etc. Aos negros chamavam tio, ou tata

<sup>(18)</sup> Rossi, op. cit., págs. 71 e segs.

<sup>(19)</sup> Rossi, op. cit., págs. 75 e segs.

<sup>(20)</sup> Id. ibid., págs. 109 e segs.

viejo, denominações estas que persistiram por muito tempo. Data daí a tradição do "tango". Da mesma maneira que as nossas atuais "escolas da samba", os Lubolos, se exercitavam no tango, tomando lições debaixo da direção de Negros africanos, que conservavam a tradição.

Em Buenos Aires, a instituição de Lubolos, foi tambem adotada, mas era o candombe a divisão preferida. O futuro tango nacional havia de sair de um vasto conglomerado de tradições, onde intervieram os ritmos, e s danças peninsulares... Vocábulo e tradição, são, porém, negros. Nos candombes, os Negros chamavam ao ato orquestral: "tocá tangó" atocar tambor), havendo ainda as expressões "tanga! catanga!" e "ronda! catonga!". Das vozes tongo, tango, tonga... veio o tango, que de inicio se confundia com a milonga.

Sôbre a longa e interessante história do tango e da milonga, as suas origens negras, os seus caracteres diferenciais de outras músicas crioulas da América, o Gato, a Samacueca, o Samba, o Malombo, o Cielito, a üella... escreve Rossi páginas decisivas (21).

O Negro exerceu influências inegáveis no linguajar do Prata, e é ainda Rossi quem no-lo demonstra nesta série dos seus Folletos Lenguaraces (22) onde justifica

<sup>(21)</sup> Id., ibid., págs. 227 e segs.

<sup>(22)</sup> Id., Desagravo al lenguage de Martin Fierro, 8 fasc., Rio de La Plata, 1933-1936. — Na linguagem rioplatense— escrevia-me há pouco Vicente Rossi, "el Negro ha tenido participacion importante, y, como de costumbre, ya por ignorancia, ya por ingratitud y carencia de defensores, han silcniciado esa colaboracion, de indudable influencia en el habla que se iba formando, lo que en el Brasil. Ud. bien sabe, es evidente y valioso" (Carta de 29.4.37) — Para as sobreviências lingüísticas no Rio de La Plata, vide ainda Valdés, El Negro Rioplatense, cit., págs. 66-67, com um vocabulário de palavras de origem africana no linguajar rioplatense. A quase totalidade é de origem bantu (especialmente quimbundo).

a existência de uma léxico castellhano, pelos contingentes trazidos pelo indígena e pelo africano...

Embora o Negro no Prata, não houvesse deixado expressões salientes de suas culturas (o capítulo sôbre as religiões é mesmo ausente), contudo, pelos dados expostos, podemos verificar uma certa influência bantu. Foram negros Congos e Angolas, que em instituições dos candombes e nos lubolos carnavalescos, deixaram algumas tradições, cujo paralelo se pode fazer com sobrevivências similares no Brasil e em Cuba.

Em Tierra Firme (Venezuela e Colômbia), o Negro foi introduzido para substituir o índio, no trabalho da mineração e da agricultura. Felipe II concedeu licenças a particulares para introduzir negros escravos em Tierra Firme. Em 1560, Sancho Briceño levou 200 escravos para Trujillo, Tocuyo, etc. O procurador Simon de Bolivar obteve para a província de Venezuela 3.000 licenças. Outras permissões especiais foram concedidas. No porto de Cartágena, em 1663, chegaram-se a contar quatorze navios negreiros, com 800 a 900 escravos cada um.

Com o tráfico dos portuguêses, no século XVII, Martin de Guzman obteve em 1692 concessão para prover a Venezuela de escravos durante cinco anos. Depois, com o monopólio inglês, a Espanha obrigou-se, pelo tratado de Utrecht (1713) a admitir em suas colônias 4.800 esravos anualmente. E na segunda metade do século XVIII, a Companhia Guipuzcoana introduzia grande quantidade de Negros na Venezuela (23).

<sup>(23)</sup> Vide Julio C. Salas, Etnologia é Historia de Tierra Firme, Editorial America, Madrid, s/d., págs. 371 e segs. — Para a história da escravidão na Colômbia, vide Eduardo Posada, La Esclavitud en Colombia, Bogotá, 1935.

O africano foi assim fator étnico importante em Tierra Firme, embora tivesse lá entrado em percentagem muito menor do que nas Antilhas. Misturou-se intimamente com a população brança e india. Desta mescla racial, resultaram os mulatos, mistura de negros com espanhóis; os zambos, mistura de negros com índios (24). "A côr do zambo — escreve Lallemant — conserva o meio têrmo entre o negro e o mulato; êle tem os membros nervosos e bem formados: sua constituição é robusta (25)". Imbuído de preconceitos raciais, o autor continua: "Em todos os aspectos, êle se mostra superior ao indio e ao negro; mas as suas faculdades intelectuais o colocam abaixo do mestico e do mulato, e todos os seus pensamentos o conduzem ao mal: o nome de zambo tornou-se o sinônimo de debochado e de assassino e notou-se com efeito que, em dez crimes, oito são cometidos por indivíduos desta espécie, felizmente pouco espalhada. A união dos negros com os indios foi interdita; mas outra cousa mais forte do que a serenidade dos regulamentos deixou os zambos em pequeno número: foi a antipatia das duas raças" (26).

<sup>(24)</sup> Pardos, é a denominação geral das mesclas raciais; e mestiços eram chamados os indivíduos resultantes do cruzamento de espanhóis com índios. No período colonial, a população se considerava dividida em quatro classes. A primeira era constituída de chapetones, os Espanhóis, a que se seguiam os crioulos, nascidos na América, de pais espanhóis; a terceira classe, mais numerosa, eram os mestiços (espanhóis x índios) e mulatos (espanhóis x negros); a última classe era a dos negros, destinados aos serviços domésticos, ao trabalho da terra, à exploração das minas (Lallemant, Histoire de la Colombie, Paris, 1882, págs. 52 e segs.).

<sup>(25)</sup> Lallemant, op. cit., pág. 62.

<sup>(26)</sup> Id., ibid., pág. 62.

O preconceito de raça foi aliás sempre muito promunciado nas regiões culturais de predominânia ameríndia. O Negro e os resultados da sua miscegenação foram sempre olhados com critério depreciativo. Numa assembléia científica, reunida na Colômbia, para o estudo dos problemas de raça, surgiram a debate doutrinas, hoje abandonadas, de "degenerescência" da mestiçagem, especialmente com relação aos sambos, também chamados, como insulto, ñapangos (27).

A percentagem negra foi diminuta com relação aos outros coeficientes étnicos, em Tierra Firme, mas ainda assim, em proporção maior do que nos outros países hispano-sul-americanos. Em 1826, a população da antiga Capitania Geral de Caracas e do Reino de Nova Granada, estava assim constituida: Brancos, 650.000; Mulatos,... 900.000; Mestiços, 670.000; Indios, 620.000; Negros 160.000 (28). O número dos negros foi diminuindo, com a cessação do tráfico, diluídos na mestiçagem. Muitos dêles se libertaram, por seus próprios meios, constituindo bandos errantes, nômades, os marrons, que não devem ser confundidos com os llaneros, também descendentes de negros, porém pacíficos agricultores, que não se afastavam das suas plantações.

O Negro não deixou sobrevivências culturais dignas de nota em Tierra Firme, por onde possamos avaliar das suas origens étnicas. Algumas pequenas referências, porém, a certos festejos populares autorizam-nos a identificação com instituições semelhantes mas Antilhas e em outros pontos do Novo Mundo.

<sup>(27)</sup> Vide por exemplo: Miguel Jiménez Lopez, Algunos signos de degeneración colectiva en Colombia y en los paises similares in Los Problemas de la raza en Colombia, Bogotá, 1920, págs. 26 e segs.

<sup>(28)</sup> Lallemant, op. cit., pág. 63.

Refiro-me aos diablitos, de que encontro uma descrição num quadro de costumes de Manuel Pombo (29). Os diablitos formavam a principal diversão popular da cidade de Antióquia, em meios do século passado. As festas tinham início a 28 de dezembro. Era um verdadeiro carnaval, onde todos se fantasiavam para representar sainetes sôbre os acontecimentos do ano, dançar nas casas, cantar canções populares, correr touros nas ruas, Os diablitos vinham disfarçados com óculos verdes, plumas no chapeu, travestis diversos, e saiam pelas ruas cantando, ou dizendo sátiras e anedotas, para os aplausos da assistência. Os sainetes, autos e danças eram acompanhados de contorsões e tregeitos. Tiples, bandolas e guitarras constituiam os conjuntos orquestrais. Um Negro cantava versos como êstes (30):

Zambita, si a otro querés
Desde ora sábete vos
Oue así que me la pegués
También te los pego yo.
Av, ay, ay, Juana Maria.
Tenés un encaderaje
Más blandito y compassado
Ay, que un colchón de plumaje.
Tus dientes que cortan hilo
Cortan también corazones
Y después querés coserlos
A surgete y a tirones

O paralelo com os diablitos cubanos autoriza assima considerar, embora não tenhamos outros elementos de contra-prova, uma certa influência bantu, através de negros Congos e Angolas, no período colonial dos países de Tierra Firme.

 <sup>(29)</sup> Manuel Pombo, La niña Agueda y otros cuadros,
 Biblioteca Aldeana de Colombia, vol. 27, 1936, págs. 119 e segs.
 (30) Id., ibid., pág. 123.

No Peru, os interessantes ensaios de Fernando Romero procuram investigar ali a atuação do Negro. As companhias do tráfico de escravos para a America Espanhola, que acudiram ao apêlo do padre Bartolomeu de las Casas, levaram também o africano até às terras do Peru. Os areiais peruanos receberam o seu contingente negro. Alguns conquistadores faziam-se acompanhar de escravos africanos. Presume-se que Pedro de Candia desembarcou em Tumbes acompanhado de um galo e de um servo negro. Assegurada a posse da terra pelos espanhóis, os africanos foram trazidos para os trabalhos da mineração e da agricultura. O décimo nono otrosi da Capitulação de Toledo autorizou a introdução no Peru de "cinquenta escravos negros". O afluxo de africanos continuou e durante trezentos anos, os navios negreiros esvasiavam tambem a sua carga em terras do Peru (31).

De que procedência eram esses Negros e qual o número introduzido? Responde-nos Fernando Romero: "Classificavam-nos em castas, com nomes quase sempre arbitrários. Algunas foram chamadas pelo território onde seus camponentes foram capturados, ou por particularidades das regiões de onde procediam: lucumís, mandingas, congos. Outras, segundo o sítio onde eram desembarcadas, sendo possível o inverso muitas vezes (que a terra fosse designada como a casta principal nela estabelecida): carabelies, chalas, huarochiries. Em 1781, o censo de Gil de Taboada fez saber que sôbre um total de 1.076.122 habitantes, havia 81.593 negros e 244.436 mesticos e mulatos" (32).

Durante a república, ainda chegaram ao Peru alguns carregamentos clandestinos de escravos. O próprio Bo-

 <sup>(31)</sup> Vide Fernando Romero, Ubicación cronológica de nuestro negro, La Prensa, Lima, 3.11.35.
 (32) Id., ibid., loc. cit.

livar trouve muitos Negros em suas tropas venezuelanas. O seu número, porém, foi-se reduzindo gradualmente, diluido nas mestiçagens várias.

Desembarcados no Peru, os Negros ocuparam a faixa litorânea. "O escravo quedou-se no salão de recepção do Peru", como escreve Romero (33). Homem de clima quente, o Negro não poude manter-se nos altiplanos andinos. E assim, a região da Costa começou a fazer-se "etnogràficamente africana". Frezier achava em 1712 cidades como Pisco, onde os europeus constituiam a minoria. E da capital, o mesmo autor escrevia o seguinte: "O numero de famílias espanholas pode chegar a oito ou nove mil brancos, o resto é formado de mestiços, mulatos, negros e alguns índios, que ao todo fazem vinte e cinco a vinte e oito mil almas" (34). Em fins do século XVIII, Lima, num total de 52.627 pessoas, contava 8.960 negros puros. Cidades como Trujillo, segundo o censo de Gil de Taboada, chegaram a ter 3.650 negros e mulatos para, apenas, 1.500 espanhóis (35).

Nos altos, porém, o negro rareava: "... es impossible imaginar al africano encaramado, cara al cielo, en los picachos del Cuntisuyo" (36). E esta causa climatérica foi invocada como um dos fatores principais da pequena percentagem negra nas regiões andinas. Processo de seleção natural, que Alfredo Ellis Junior tambem aportem para o caso do Negro em S. Paulo... (37).

<sup>(33)</sup> Id., Ubicacion geografica de nuestro negro, La Prensa, 10.11.35.

<sup>(34)</sup> M. Frezier, Relation du voyage de la mer du sud aux cotes du Chili et du Pérou, Paris, 1732, cf. Fernando Romero, loc. cit.

<sup>(35)</sup> F. Romero, loc. cit.

<sup>(36)</sup> Id., ibid.

<sup>(37)</sup> Contra o exclusivismo da teoria da seleção climática, vide Arthur Ramos, "O Negro sob o ponto de vista da raça e da saúde" in Guerra e Relações de Raça, Rio 1934, págs. 97-120.

Nos vales da costa peruana, os Negros foram então utilizados na cultura da cana de açúcar, que desde o século XVI, foi trazida das Antilhas, nos ingenios e destillarios de Lambeyeque, Chicama, Santa Catalina... nos olivais de Madalena, Camaná e Ilo, nos vinhedos de Lima, Chincha, Pisco, Locumba... Nas haciendas de gado também: de Tumbes Chira, Puira... o braço negro foi utilizado nas fainas do gado, nos costumes, na matança de rezes, na extração de gordura...

A história da escravidão no Peru é comum à das outras partes do Novo Mundo: a vida nos galpones (que lá substituiram as senzalas), a marca de posse do amo, la carimba, os castigos da roseta, do ronzal, do rebenque, a perseguição do caporal (o nosso capitão de campo), as doenças, os martírios (breu derretido, castração, forca...), uma história dolorosa que agora estamos lendo através de Fernando Romero (38).

Pelas mesmas razões que nos outros países americanos do Pacífico, o Negro deixou no Peru poucas sobrevivências culturais. De uma delas dá-nos porém, o folk-lorista Palma, detalhada notícia. Foram os cabildos ou cofradias, instituições semelhantes às descritas em Cuba. No Peru, igualmente, os Negros se reuniam em cofradias, que eram associações cujo fim principal era a compra de sua liberdade. E muitas destas associações chegaram a ter situação monetária bem farta. "Os angolas, caravelis, moçambiques, congos, chalas e terranovas— escreve Ricardo Palma— compraram solares nas ruas extremas da cidade e edificaram as casas chamadas de cofradias" (39).

<sup>(38)</sup> Id., Ubicacion sociologica del esclavo negro, 'La Prensa", Lima, 29.12.1935.

<sup>(39)</sup> Ricardo Palma, Tradiciones Peruanas, t. I, Barcelona, 1893, pág. 152.

Com permissão dos seus senhores, ali se reuniam para festejos que lembravam os usos de seu país natal. Cada tribo ou nação tinha a sua "rainha", que nas procissões solenes, saía vestida de branco, com finas rendas valencianas, cinto e cetro de ouro, pulseiras de pérolas. E como a "rainha" era quase sempre uma negra livre e rica, estas joias eram muitas vezes verdadeiras. A "rainha" ia seguida pelas suas damas de honor e pelos "súditos", de velas na mão. Uma orquestra de instrumentos africanos completava o desfile (40).

O patrono das cofradias era a Vírgem do Rosário, mas os negros concorriam tambem às festas de S. Benedito e Nossa Senhora da Luz, no templo de S. Francisco, e às procissões de Corpus e Cuasimodo. Nas procissões de Cuasimodo, apareciam os diablos danzantes que à semelhança dos diablitos cubanos e colombianos, saiam à rua fantasiados e fazendo tregeitos.

Houve cabildantes celebres, como o negro Taita Otárola, Mamá Saloné e o filho desta, o famoso Rey del Monte, cujas tradições ainda hoje são evocadas em Lima (41).

Nas restantes regiões sul-americanas, a influência do Negro foi diminuta. No Chile, segundo informações gentilmente fornecidas pelo exmo. sr. Oscar Ramirez Sotomayor, Encarregado de Negócios da Embaixada do Chile, no Rio de Janeiro, "... o único ensaio de colonização negra que se fez, — escreve-me — foi no norte, para trabalhos mineiros em Copiapó, com péssimos resultados, pois não suportaram nem o trabalho nem o clima". E

<sup>(40)</sup> Id., ibid., pág. 152.

<sup>(41)</sup> Id., ibid., págs. 155 e segs.

acrescenta: "Pode dizer-se, pois, que não há um só Negro no Chile atualmente".

O Professor Isaac J. Cox (42) acredita que havia aproximadamente 6.000 Negros no Chile nas vésperas da sua independência. A primeira entrada de Negros no Chile foi a conseqüência da conquista do Peru, quando Diego de Almagro saiu de Cusco, em 1536 para explorar as regiões desconhecidas do sul; com êle marcharam Indios Yanaconos e alguns negros (43). Os primeiros negros chegaram pois ao Chile, vindos do Peru. Mais adiante, outro mercado vem substituir aquêle: o de Buenos Aires, que inaugura um tráfico negro que vai até os começos do século XVIII (44). A influência do Negro no Chile foi, porém, insignificante.

Creio que as razões da não aclimatação do Negro no Chile são as mesmas invocadas por Fernando Romero, sôbre a inexistência de negros escravos nos altiplanos andinos. Estas razões geográficas, afora outras de natureza social e econômica, explicam, até um certo ponto, a pequena influência megra nos países hispano-americanos, da Costa do Pacífico. Nas regiões andinas, esta influência foi nula. Apenas mais ao norte, nos areiais peruanos e nos llanos da Tierra Firme, a caudal negra que desceu das Antilhas poude se aclimatar. E realmente foram os vales o habitat preferido pelos Negros no Novo Mundo: os campos do Mississippi, as costas antilhanas, as planícies das Guianas e da Tierra Firme, os vales e as "baixadas" brasileiros, os pampas platinos...

<sup>(42)</sup> Cf. Rayford W. Logan, loc. cit.; pág. 32.

<sup>(43)</sup> Saco, op. cit., vol. I, pág. 268.

<sup>(44)</sup> Cf. Fernando Romero, La corriente de la trata negrera en Chile, Sphinx, Ano III, nºs. 4-5, 1939, baseado em dados de Amunátegui, La trata de Negros en Chile, Rev. Chilena de Historia y Geografia, Ano XII, tomo XLIV.

Nos países hippano-sul-americanos, as pequenas sobrevivências culturais estudadas (candombes platinos, diablitos colombianos, cabildos e cofradías peruanos...) autorizam-nos a pensar em influências culturais dos Negros bantus com pequenos elementos de culturas sudanêsas (carabalies, mandingos), enquistados entre equelas. "Reis" e "rainhas" Congos, procissões ceremoniais com o culto a N.S. do Rosário, ciclo africano e peninsular das janeiras — é isso um leit-motiv de toda a zona negra ibero-americana.

## QUINTA PARTE

# AS CULTURAS NEGRAS NA AMÉRICA DO SUL: BRASIL

#### CAPÍTULO XI

## OS NEGROS NO BRASIL

No Brasil, o Negro entrou em grande número com o tráfico de escravos. Não sabemos exatamente qual a época em que foram introduzidos aqui os primeiros africanos. Já o mercado era intenso nas Índias Ocidentais, e não possuíamos nenhum doumento seguro provando a entrada de negros escravos no Brasil. Nos primeiros engenhos de cana de açúcar da Capitania de S. Vicente trabalhavam negros africanos, conforme a opinião de vários historiadores (1). Alguns autores também julgam que a caravela encontrada por Martim Afonso de Souza, na Bahia, em 1531, já se empregava no serviço de transporte de escravos (2).

Em 1538, chegavam os primeiros escravos, num carregamento regular de tráfico, num navio de Jorge Lopes Bixorda, conhecido como velho traficante, já havendo enviado, ao que parece, índios escravos a D. Manuel em 1514, segundo nos informa Afonso de E. Taunay (3).

Com o desenvolvimento da cultura da cana de açúcar, a Metrópole concedeu a cada senhor de engenho o privilégio da introdução de escravos africanos da Guiné e da

<sup>(1)</sup> Varnhagen, História Geral do Brasil, Rev. do Inst. Hist. Bras., I, 167, cf. Perdigão Malheiro, A escravidão no Brasil, parte 3.ª, Rio, 1867, pág. 6.

<sup>(2)</sup> Perdigão Malheiro, op. cit., parte 3.ª, pág. 6.

<sup>(3)</sup> Afonso de E. Taunay, Substdios para a História do tráfico africano no Brasil colonial, Anais do Terceiro Congresso de História Nacional, III volume, Rio, 1941.

ilha de S. Tomé, em número de 120 para cada engenho (4). Ao contrário do padre Bartolomeu de las Casas, que havia advogado nas Índias Ocidentais e na *Tierra Firme*, a introdução de negros africanos para substituir a escravidão índia, o Padre Manuel da Nóbrega queixavase ao Superior do seu Colégio, em Lisboa, contra a introdução dos negros africanos na incipiente povoação da Bahia.

Mas o tráfico continuou. Não só na Bahia e em S. Vicente, mas em todas as capitanias, chegou aqui uma aluvião de negros escravos, provindos da Guiné, do Congo, de S. Tomé, da Costa da Mina, e mais tarde de Moçambique e de outros pontos da África. E em todo o século XVI, XVII, XVIII, os negros africanos aqui entraram para substituirem os índios, cuja causa era defendida ardentemente...

A escravidão não só dos Mouros mas dos Negros, em geral, estava sancionada, na Metrópole em leis especiais das Ordenações Afonsina (século XV), Manuelina (comêço do seculo XVI e Filipina (publicada em 1603).

Do Brasil partiu um dos primeiros protestos contra o comércio de negros africanos. Em 1758, o brasileiro Manuel Ribeiro da Rocha, que estudou direiro na Universidade de Coimbra, escreveu a hoje rarissima obra Ethiope resgutado, empenhado, sustentado, corrigido, instruido e libertado, onde se pregava com violência a abolição do tráfico.

Desde então se sucederam as leis que refreiava tal comércio, coincidindo com os movimentos antiescravagistas iniciados na Inglaterra. Em 1816, a lei portuguêsa de 16 de setembro declarava livres os negros que pisaram solo português. O Tratado de 19 de fevereiro entre Portugal e Inglaterra resolvia que o comércio de escrayos se

<sup>(4)</sup> Id., ibid., pág. 7.

limitaria às possessões portuguêsas, prometendo a abolição gradual no Brasil. Em 1823, no Rio de Janeiro, José Bonifacio de Andrada e Silva apresentava um projeto que não se publicou até 1825; nêle se fixava a proibição do comércio a partir de 1828. Finalmente apareceu a lei de 7 de novembro de 1831, elaborada por Lima e Silva, Basílio Muniz e Costa Carvalho e referendada pelo regente Padre Diogo Antonio Feijó, que declarava livres os escravos procedentes de fora do Brasil. Contudo, encontraram-se mil modos de burlar a lei e o tráfico continuou sendo muito intenso, até que, por iniciativa de Eusébio de Queiroz, foi decretada a lei 584, de 4 de setembro de 1850, que estabelecia novas e severas medidas para a repressão ao comércio de escravos africanos no Brasil.

A quanto ascende o número de escravos africanos que penetrou no Brasil durante os quatro séculos de tráfico? Quais foram as tribos negras importadas e sua procedência? As estatísticas são deficientes. Quando se extinguiu a escravidão no Brasil em 13 de maio de 1888 houve um grande movimento romântico, no sentido de apagar esta "mancha negra" de nossa história. O decreto de 14 de dezembro de 1890 promulgado por Rui Barbosa, então ministro da Fazenda e a Circuar nº 29 de 13 de maio de 1891, mandavam queimar os documentos históricos sôbre a escravidão.

Queimaram-se todos os documentos aduaneiros, foram destruídos os "assentos" dos senhores, os livros de matrícula de escravos, os regulamentos do fisco, para apagar o maldito estigma. A intenção não podia ser mais generosa, porém o prejuizo histórico foi considerável. Os poucos documentos salvos não têm permitido reconstituir com fidelidade uma larga fase da história brasileira.

A história do tráfico, no Brasil, é uma longa história cheia de episódios curiosos, que serão contados num livro que se seguirá a êste, destinado à história da escravidão na América Portuguêsa. Adiantemos agora, para o presente estudo, que o número de negros entrados, com o comércio de escravos, foi elevadíssimo. As estimativas variam de 4 a 18 milhões. Calógeras calculou a entrada anual em 50 a 60.000 negros, o que dá 5 a 6 milhões por século, ou 18 milhões para o período de três séculos de tráfico regular (5). Os números de Calógeras foram julgados exagerados por vários autores (v. g. Barros Vasconcellos, Afonso de Taunay, Roberto Simonsen...) que infelizmente não puderam contrapor suas objeções com estatísticas seguras.

Pretende-se que em 1798, para uma população total de 3.250.000 habitantes, o número de negros libertos era de 406.000 e o de escravos ascendia a 1.582.000, dos quais 221.000 pardos e 1.361.000 negros segundo os cálculos do Dr. F. P. Santa Appolonia. Em 1817, segundo a estatística de Henry Hill, para uma população total de 3.300.000 almas, contavam-se 80.000 negros livres e 1.000.000 de escravos pretos e pardos.

Na estatística oficial de 1817-1818, o número total de habitantes era de 3.817.000 com 585.000 pardos e pretos livres e 1.930.000 escravos, dos quais 202.000 pardos e 1.728.000 negros. Ent 1819, o cálculo foi feito para um total de 4.396.132 habitantes: 2.488.743 pessoas livres e 1.107.389 escravos (6).

Esses números se distribuiam em proporções desiguais pelas várias províncias do Brasil, para os campos agrícolas da cana de açúcar e do algodão, no nordeste, da cana e do café, no Rio e S. Paulo, os trabalhos da mineração em Minas Gerais, os serviços domésticos e do "ganho" em todos os pontos do Brasil, principalmente nas capitais e cidades costeiras.

<sup>(5)</sup> Pandiá Calogeras, A política exterior do Império, Rio, 1927, cap. IX, págs. 283 e segs.
(6) Cf. Perdigão Malheiro, op. cit., 3.ª parte, págs. 13-14.

Das estatísticas do conselheiro Veloso de Oliveira, podemos destacar o quadro, apresentado por Calógeras, atendendo-se à divisão por províncias (7), onde se verifica que o número de negros escravos atingia ao máximo em Minas Geraes (168.545), seguindo-se Bahia (147.263), Rio de Janeiro e Côrte (146.000), Maranhão (133.332), Pernambuco (97.633), São Paulo (77.667), Ceará .... (55.439), e as demais províncias com menos de 50.000 negros escravos.

As percentagens relativas da população escrava eram mais significativas: 66,6% no Maranhão, nas fazendas algodoeiras; 42,5% em Goiaz na mineração aurifera; 38,6% em Mato Grosso; 38,39% em Alagoas; as médias nas demais províncias oscilavam entre 20,3% no Piauí a 32,6% em São Paulo; as percentagens mínimas achavam-se no Rio Grande do Norte, 12,8%, no Paraná, 17,2% e na Paraíba, 17,4%.

Na estatística dos "Escravos matriculados (e libertos arrolados) na forma da lei n.º 3.270 de 28 de setembro de 1885 e Regulamento aprovado pelo Decreto nº 9.517 de 14 de novembro do mesmo ano" (8). observamos os seguintes números, num total de 723.419 negros escravos e 18.946 libertos: Minas Gerais, 191.952 escravos e 4.121 libertos; Rio de Janeiro, 162.421 escravos e 9.496 libertos; São Paulo, 107.329 escravos e 2.553 libertos; Bahia, 76.838 escravos e 1.001 libertos; Pernambuco, 41.122 escravos e 258 libertos; Maranhão, 33.446 escravos e 452 libertos; Sergipe, 16.875 escravos e 204 libertos; Alagoas, 15.269 escravos e 202 libertos; Pará, 10.535

<sup>(7)</sup> Vide Afonso de A. Taunay, Ainda números do tráfico, Jornal do Comércio, 30.8.36.

<sup>(8)</sup> População escrava e libertos arrolados, Ministério dos Negócios da Agricultura, Comércio e Obras Públicas, Imprensa Oficial, 1888.

escravos e 26 libertos; as demais provincias apresentavam números inferiores a 10.000, sendo o menor número encontrado no Ceará, com apenas 108 escravos.



Primitivos focos da entrada de Negros escravos, no Brasil.

As setas indicam as migrações internas posteriores.

Do cotejo desses números com o quadro de Santa Appolonia, verifica-se que as zonas onde havia maior número de escravos eram: Minas Gerais: Rio de Janeiro: São Paulo: Bahia: Pernambuco: Maranhão: seguindo-se os demais Estados. Podemos considerar como focos principais da escravatura, centros de mercados de escravos. de onde foram redistribuídos para as regiões circunvizinhas: a) um primeiro foco, compreendendo a Bahia. com irradiação a Sergipe, onde os negros escravos foram destinados aos campos da lavoura nas fazendas do recôncavo, aos servicos da mineração na zona diamantina, aos trabalhos domésticos e de "ganho" no litoral; b) um segundo foco, compreendendo o Rio de Janeiro e São Paulo. onde os escravos foram distribuídos aos trabalhos das fazendas acucareiras e cafeeiras da baixada fluminense, das fazendas paulistas, aos servicos citadinos na Côrte: c) um terceiro foco, compreendendo a zona da mineração em Minas Gerais, de onde irradiaram para os Estados limítrofes (trabalhos de mineração do ouro, em Goiaz): d) um quarto foco, incluindo as províncias açucareiras do nordeste (Pernambuco, com irradiação a Alagoas e Paraíba); e) um quinto foco, compreendendo Maranhão, com irradiação ao Pará, nos trabalhos da lavoura do algodão, etc.

Destes focos principais, o Negro escravo disseminouse por todo o Brasil, como o provam as estatísticas referidas. A sua história completa ainda não foi escrita. Compete aos estudiosos de todos os pontos do Brasil fazer esta reivindicação do trabalho escravo em seus Estados respectivos.

Antes da abolição, as pesquisas estatísticas sôbre a população negra, no Brasil, puderam ser feitas. Ainda em 1830, um cômputo aproximado revelou uma percentagem de 71,31% de brancos e caboclos e 28,69% de negros. Depois da campanha abolicionista, uma série de

preconceitos começou a entravar estas pesquisas. O censo de 1920 esbarrou com êstes prejulgados sentimentais e não cogitou das percentagens raciais respectivas. Aguardemos os resultados definitivos do Recenseamento de setembro de 1940. No Negro Year Book de 1931-1932 (9) que é uma publicação destinada ao estudo dos problemas do Negro em todo o mundo encontro, para o Brasil, a seguinte estimativa: população total, 39.000.000 de habitantes; população negra 11.700.000, com a alta percentagem, portanto, de 30%, só estando acima as Antilhas e Bermuda.

Este número e esta percentagem não estão de acôrdo, porém, com as pesquisas indiretas tentadas no Brasil, por vários autores, Roquette-Pinto e Arthur Lobo, entre outros, no sentido de corrigirem as deficiências de nossas estatísticas oficiais. O cálculo do Negro Year Book inclui não só negros puros como mulatos, o que explica a alta percentagem referida. Num exame de 30.000 soldados do exército brasileiro, o Coronel Dr. Arthur Lobo (10) encontrou as seguintes percentagens:

| Brancos  | .,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | 59% |
|----------|-----------------------------------------|-----|
| Mulatos  | e mestiços                              | 30% |
|          |                                         | 10% |
| Caboclos |                                         | 1%  |

As percentagens encontradas em 1922, pelo professor Roquette-Pinto (11) depois de longos estudos realizados no Museu Nacional, dão os seguintes resultados:

<sup>(9)</sup> Negro Year Book, op. cit., pág. 539.

<sup>(10)</sup> Coronel Dr. Arthur Lobo, A antropologia do extrcito brasileiro, Arquivos do Museu Nacional, vol. XXX, Rio, 1928, pág. 19.

<sup>(11)</sup> E. Roquette-Pinto, Nota sobre os tipos antropológicos do Brasil, Arq. do Museu Nacional, vol. cit., pág. 309 e Ensaios de Antropologia brasiliana, S. Paulo, 1933, pág. 128,

| Brancos  | <br>51% |
|----------|---------|
| Mulatos  | <br>22% |
| Cahoclos | <br>11% |
|          | <br>14% |
| Indios   | <br>2%  |

De acôrdo com este cálculo, teríamos então, para uma população total de 41.565.083 habitantes (sinopse preliminar do recenseamento de 1940), 5.819.111 negros puros no Brasil. Só nos resta aguardar os resultados dêste recenseamento, no concernente à destribuição dos grupos étnicos da população brasileira.

Qual a procedência dos Negros africanos introduzidos no Brasil, com o tráfico? Aqui, como nas outras partes do Novo Mundo, as dificuldades desta descriminação são as mesmas. Desde os tempos coloniais até os nossos dias, houve designações populares de Nagô, Mina, Angola, Moçambique... o que indicava vagamente os pontos do Continente africano de onde provieram os Negros. Mais comuns eram as designações gerais: "peça da Índia", "preto da Guiné", "negro da Costa". Para o branco senhor, não havia povos negros diversos, mas apenas o Negro Escravo.

"Os estudos sobre o Negro, no Brasil — escrevi em outro lugar (12) — sempre se ressentiram de uma falha fundamental. E tem sido a da não-identificação dos povos negros introduzidos com o tráfico de escravos. Na investigação dos problemas relativos aos povos de raça branca, uma distinção, mesmo elementar, se pode fazer entre um alemão e um italiano, entre um eslavo e um meridional. Para os povos negros, o regime da escravidão

<sup>(12)</sup> Arthur Ramos, As culturas negras no Brasil, 1.º Conferência da série do Curso de Etnografia, organizado pelo Departamento de Cultura de S. Paulo, Revista do Arquivo Municipal, XXV, S. Paulo, 1936, pág. 113.

uniu-os numa só denominação: "peça da África", "negro da Costa", ou simplesmente "preto" ou "negro". A única distinção exigida era, pelos compradores dos mercados de escravos, a do vigor e da saúde, para melhor rendimento braçal. E só êsse critério assinalava alguma diferença entre um negro mina ou um negro congo ou angolense.

"Quando os estudiosos se debruçaram sóbre o assunto, tropeçaram com tôdas as dificuldades. A abolição já havia vindo. A "mancha negra" da escravidão havia sido apagada. Queimados os "assentos" de senhores, destruídos os arquivos alfandegários. Alguns pesquisadores puzeram-se a ouvir os negros, como êsse francês Castelnau que quiz reproduzir a carta das terras do golfo da Guiné, apenas através da narração de um velho preto da Bahia. Mas os negros, arrancados do solo nativo, pouco sabiam das suas terras de origem; apenas diziam os nomes das localidades onde foram capturados. Dai, a confusão na discriminação dos negros importados, originando êrros flagrantes, como nas "listas" de povos negros que encontramos em alguns historiadores".

Não reproduziremos aqui estas listas, nem procuraremos analisar os documentos do tráfico ainda existentes. Ficará êsse estudo para um futuro volume dedicado aos

problemas do tráfico e da escravidão.

Para corrigir essas deficiências históricas, Nina Rodrigues, desde o início dos seus estudos sôbre os Negros na Bahia, se poz a analisar as manifestações de sua cultura espiritual e material; religiões, folk-lore, organização social, artes plásticas, culinária...

Nina Rodrigues acentuou a predominância cultural sudanêsa para os negros da Bahia. Essa sôbre-estimação da cultura sudanêsa, para o Niegro no Brasil, foi criticada por outros autores, que estudaram o Negro no Sul, principalmente as suas manifestações linguísticas. E surgiu

outra polarização de atitude: a cultura dominante seria, então, a bantu, como se evidenciava pela enorme influência do quimbundo na lingua nacional.

João Ribeiro e Sílvio Romero, para só citar dois dos mais ilustres estudiosos dos problemas negros, foram inclinados à aceitação dêsse exclusivismo bantu, na procedência dos negros escravos no Brasil, embora se referissem tambem a stocks da Guiné e de outros pontos da África.

Mas era o próprio Sílvio Romero que se preocupava com o desconhecimento cultural dos povos negros aqui introduzidos, e num ensaio de 1906 (13) escrevia: "Dos negros é que ninguem se quiz ocupar, cometendo-se assim, a mais censurável ingratidão.

"Qual a carta etnográfica d'Africa ao tempo do descobrimento do Brasil, época em que começou êste a importar escravos d'além mar? E no século XVIII, que prosseguiu fartamente na messe? E no XIX, até 1850, que se excedeu no terrível comércio? Qual então a classificação das raças, a situação política de vários estados do continente fronteiriço? Qual o gráu de cultura em que se achavam? Qual a organização social dessas gentes? Quais as tribos de que nos trouxeram cativos? Œ em que número? Que lhes devemos na ordem econômica, social, política?..."

Para responder a estas questões, Silvio Romero socorreu-se da escola de Le Play e dos estudos de De Preville sobre as sociedades africanas, cujo valor já examinámos na primeira parte dêste livro, dedicada às culturas africanas. Não nos respondeu, porém, às questões formuladas; não mostrou a influência das várias culturas africanas no Brasil; não nos disse as percentagens de negros introduzidos; não nos respondeu o que lhes deve-

<sup>(13)</sup> Sílvio Romero, O Brasil Social, Revista do Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro, 1906.

mos na orem social, política ou econômica. Apenas referiu-se, de passagem a que "o maior número dos africanos vindos para o Brasil foi da zona típica sub-equatorial" (14), e mais adiante: "...das gentes do sul e do centro - ...veio a mór parte dos africanos importados" (15) e ainda: "Dêste número são as gentes, que formam o grupo étnico denominado Bantu, das quais provieram em mor escala os negros passados ao Brasil, não só Bantus do sul, como do centro."

Era ainda o exclusivismo bantu que se contrapunha ao exclusivismo sudanês de Nina Rodrigues.

Silvio Romero parecia desconhecer a obra revolucionária, já iniciada por Nina Rodrigues, e que consistia justamente em cumular com o método comparativo das culturas africanas e das sobrevivências negro-brasíleiras. as deficiências históricas e concluir sôbre as origens tribais do Negro no Brasil.

Nina Rodrigues não parece ter sido consultado pelos nossos historiadores, pois continuaram insistindo naqueles senões, já referidos, de tomar como nomes étnicos, simples lugares de procedência de onde eram embarcados os Negros na África. Dois exemplos recentes dessas inconveniências do método histórico estão em Braz do Amaral e Calógeras, cujas listas de nomes étnicos vêm cheias de senões. Calógeras procurou dar-nos um quadro dos grupos tribais dos negros africanos que vieram para o Brasil. Sua distribuição geográfica é exata, mas sua lista está cheia de erros graves, quando passa a enumerar os nomes tribais.

Ele dividiu os Negros importados ao Brasil em quatro grupos geográficos, assim distribuídos: 1.º grupo, da ante-fachada atlântica da África, centralizando suas ex-

<sup>(14)</sup> Id., ibid., pág. 145. (15) Id., ibid., pág. 152.

portações de escravos em Cacheu e Cabo Verde; 2.º grupo, da costa Oeste-Leste da Guiné, desde o cabo das Palmas até a ilha de Fernando Pó, o fundo do golfo, o Camerun e a Guiné Espanhola. S. Tomé e as ilhas anexas constituiram o ponto central do sistema; 3.º grupo, abrangendo a costa Norte-Sul do golfo e tendo S. Paulo de Loanda como sua capital; 4.º grupo, abrangendo tôda a costa oriental do continente, com centro em Moçambique (16).

O esquema de Calógeras está exato, mas faltam as distribuições, pelos grupos étnicos e culturais. Esta foi a obra iniciada pelo prof. Nina Rodrigues, que começou, na sua tarefa de etnologia comparada, na Bahia, por identificar os grupos de Negros sudanêses daquele Estado. Nina Rodrigues desconheceu, porém, a população negra das restantes partes do Brasil, e por isso caiu noutro exclusivismo, o sudanês, que agora seus discípulos e continuadores estão corrigindo.

Na tentativa para reconstituir as culturas negro- africanas no Brasil, abandonámos qualquer ponto de partida, com relação a dados históricos, a números, absolutos e relativos, e às listas de nomes tribais, repetidas pelos nossos historiadores. Guiado pelo método preconizado pelo prof. Nina Rodrigues, e utilizando-me das suas pesquisas iniciais da Bahia e as que estão sendo continuadas hoje por tôda uma série de investigadores, e com os resultados das minhas próprias observações e pesquisas (Bahia, 1926-1933; Nordeste, 1930-1933; Rio, 1933—(...) apresento o seguinte quadro dos padrões de culturas negras sobreviventes no Brasil.

A) Culturas sudanêses, representadas principalmente pelos povos Yoruba, da Nigéria (Nagô, Ijêchá, Eubá, ou

<sup>(16)</sup> Calógeras, op. cit., pág. 297.

Egbá, Ketu, Ibadan, Yebu ou Ijebu e grupos menores); pelos Daomeianos (grupo Gêge: Ewe, Fon ou Efan, e grupos menores); pelos Fanti-Ashanti, da Costa do Ouro (grupos Mina pròpriamente dito: Fanti e Ashanti); por grupos menores da Gâmbia, da Serra Leoa, da Libéria, da Costa da Malagueta, da Costa do Marsim... (Krumano, Agni, Zema, Timini...).

- B) Culturas guineano-sudanesas islamizadas, representadas em primeiro lugar pelos a) Peuhl (Fulah, Fula, etc.), b) Mandinga (Solinke, Bambara...) e c) Haussá do morte da Nigéria; e por grupos menores como os Tapa, Bornú, Gurunsi, e outros.
- C) Culturas bantus, constituídas pelas inúmeras tribos do grupo Angola-Congolês e do grupo da Contra-Costa.

Estes três grupos principais de culturas serão estudados nos capítulos seguintes, juntamente com seus representantes tribais. E' preciso assinalar que essas sobrevivências culturais não existem em estado puro, nem são facilmente identificáveis... As culturas sudanêsas misturaram-se intimamente entre si, com forte predominância da cultura yoruba. As culturas negro-maometanas se polarizaram em tôrno dos negros malês, do Sudão ocidental. As culturas bantus não puderam ser exatamente delimitadas entre nós; os estudos linguísticos sôbre o quimbundo e as minhas pesquisas no Rio e Bahia, autorizam-me a falar numa predominância angola-conguense para êsse grupo de cultura. E' possível que futuras pesquisas identifiquem novos padrões culturais; serão elementos que, parece, irão congregar em tôrno dos padrões principais referidos.

#### CAPITULO XII

### A CULTURA YORUBA

A cultura yoruba foi a mais importante das culturas negras trasladadas ao Brasil.

Esta cultura foi introduzida pelos Negros da Costa dos Escravos que forneccu um grande número de escravos para o Brasil. Desde muito tempo, tôda a zona do Golfo da Guiné fôra explorada pelos mercadores de escravos, como o prova o tráfico português, desde 1452. Mas foi sòmente em fints do século XVIII e começos do XIX que o reino dos Yoruba começou a fornecer regularmente negros para o mercado de escravos. E sabe-se o papel que desempenhou o mestiço brasileiro Felix de Sousa de parceria com Domingos Martíns na organização dêste tráfico (1). Data daí a grande afluência de negros yorubas ao Brasil e a Cuba.

Formado o reino de Yoruba só conhecido dos europeus no século XIX, tornou-se Lagos o ponto mais importante do tráfico em todo o Golfo da Guiné. Mas os pontos de procedência foram vários: de Oyó, capital de Yoruba, de Ilorin, de Ijexá, de Ibadan, de Ifé, de Yebú, de Egbá... o que explica as várias denominações de negros que tanta confusão têm causado aos historiadores.

<sup>(1)</sup> Vide A. B. Ellis, The ewe-speaking peoples of West-Africa, London, 1880, pág. 307; — Nina Rodrigues, Os Africanos no Brasil, pág. 46. — Para maiores dados concernentes à cultura, Yoruba e suas sobrevivências no Brasil, vide A. Ramos, Introdução à Antropologia Brasileira, I vol., págs. 329 e segs., e 352 e segs. Bibliografia às págs. 527-528.

A grande massa de negros Yoruba foi introduzida na Bahia e lá tomaram a denominação geral de nagôs, têrmo que davam os francêses aos negros da Costa dos Escravos que falavam a língua yoruba. No seu tempo, assevera Nina Rodrigues que os mais numerosos dos negros eram os de Oyó; depois, em ordem decrescente, os de Ijexá, de Egba... O mestre baiano apenas conheceu um negro de Ifé, três de Yebú (2). Lagos era o empório central, de onde eram todos enviados para os mercados do Brasil e outros pontos da América.

Os negros nagôs foram desde logo os preferidos, nos mercados de escravos da Bahia. Eram altos, corpulentos, valentes, trabalhadores, de melhor índole e os mais inteligentes de todos (3). Usavam tatuagens "marcas de nação", na face. E antropòlogicamente ofereciam dois tipos bem distintos, como destacou Nina Rodrigues; "Nuns a côr é negra carregada, os caracteres da raça muito acentuados, dolicocéfalos, prognatas, lábios grossos e pendentes, nariz chato, cabelo bem carapinha, talão saliente, gastrocnêmios pouco desenvolvidos...

"Os outros têm uma cor clara, quase dos nossos mulatos escuros, menos desenvolvidos e parecendo menos fortes, possuem os caracteres da raça negra, embora sem a exuberância que apresentam os primeiros" (4).

Os negros nagôs, mesmo depois do tráfico, continuaram mantendo relações comerciais com o Brasil. O comércio com Lagos prosseguiu intenso por algum tempo e ainda hoje, em certos pontos dos mercados da Bahia e do Rio de Janeiro, se encontram mercadorias como obi,

<sup>(2)</sup> Nina Rodrigues, op. cit., pág. 160.

<sup>(3)</sup> Id., ibid., pág. 160 e Manuel Querino, A raça africana e seus costumes na Bahia, An. do 5.º Congresso Bras. de Geogr., Bahia, 1916, pág. 627.

<sup>(4)</sup> Nina Rodrigues, op. cit., pág. 160.

orobô, sabão da Costa, etc. Há alguns anos, um negociante do mercado do Rio de Janeiro, a quem comprei obi e orobô, me afirmava que foram importados de Lagos, não tendo eu podido infelizmente verificar a veracidade das suas informações.

A deficiência dos dados históricos, com relação aos nagôs (como aliás com todos os negros importados) foi compensada pelo estudo da cultura yoruba aqui introduzida. E esta foi a mais importante de tôdas, mesmo que os contingentes humanos nagôs aqui entrados fossem em número relativamente menor que os outros.

Religiões e cultos, folk-lore, música e dança, cultura material, límgua... todos êsses elementos culturais foram transportados para o Brasil pelos negros nagôs, dominando as outras culturas negras aqui introduzidas.

A Bahia tornou-se o ponto de predileção para o estudo da cultura yoruba. E desde Nina Rodrigues até os nossos dias, poude-se reconstituir o forte contingente cultural aqui trazido pelos negros nagôs.

A começar pela religião e cultos (Nina Rodrigues, 1900; Manuel Querino, 1916; Arthur Ramos, 1930; Edison Carneiro e outros pesquisadores, 1936 em d'ante). Nas obras dêstes autores, encontra-se exhaustiva descrição da mítica e culto de origem *yoruba*, de que aqui retenho os pontos principais.

Com o cotejo feito com os trabalhos de A. B. Ellis, Burton, Frobenius, Farrow e outros, verifica-se que a religião e cultos dos nagôs da Bahia são a cópia mais ou menos fiel da religião dos *orixás* (5) da Nigéria. No

<sup>(5)</sup> Como já tenho explicado, não sigo, nas palavras de origem africana, no Brasil, a "ortografia prática das línguas africanas" proposta pelo "International Institute of African Lan-

panteão bahiano-yoruba, há uma divindade suprema Olorun, a quem só se rende culto através de intermediários, os orixás.

E êstes são em grande múmero. Os mais conhecidos na Bahia são Obatalá (Orixalá ou mais comumente Oxalá), o maior de todos; Xangô, orixá popularíssimo e dos mais poderosos, deus do trovão; Exú, entidade maléfica; Ogun, quase tão popular quanto Xangô, orixá das lutas e das guerras; Yemanjá, Yansan, Anamburucú (Nanamburucú ou simplesmente Nanam), Oxun, Oxumaré, divindades das águas; Oxóssi, deus caçador; Omolú, orixá da variola; Irôco, Ifá, cultos fitolátricos; Ibeji, os gêmeos, e outros de menor importância.

A adiantada mitologia dos Yoruba, que Frobenius filia à civilização atlântica (6) deixou sedimentos no Brasil. Os mitos principais, de que já dei exemplos no "O Negro Brasileiro", buscando-lhes uma interpretação psicanalítica, fragmentaram-se pouco a pouco. Os Negros atuais já não guardam a memória dos grandes relatos míticos dos Yoruba. Persistiu apenas o fundo emocional. E assim fragmentos míticos de Xangô, de Yemanjá, de Ogun, algo fundidos a concepções ameríndias e européias, ainda são ouvidas da bôca dos Negros brasileiros. Já mostrei até que ponto existem entre os Negros brasileiros

guages" (1930). Estas palavras sofreram no novo habitat alterações prosódicas diversas e é preferível, como já o fez Nina Rodrigues no seu tempo, registar gráficamente estas alterações. Julgo, por isso, desnecessário grafar as vozes yorubas no Brasil com as regras propostas e sinais vários, que as nossas tipografias não possuem, aliás.

<sup>(6)</sup> Frobenius, Weltanschauung der Naturvölker, Beiträge z. Volks-u. Völkerkunde, VI. Bd. XV, 1898, pág. 233 — Id., Kulturgeschichte Afrikas, Phaidon Verlag, 1933, pág. 275. (Vide Primeira Parte, Cap. II).

êsses vestígios míticos (7). Através dêles, um contacto é feito entre o Brasil negro e velhas culturas (a civilização atlântica de Frobenius) que desaguaram na mitologia dos *Yoruba*.

Os orixás Voruba na Bahia foram assimilados a outros "santos" africanos principalmente dos gêges (Ewes), que examinaremos no capítulo a seguir, e aos santos do Este sincretismo católico é um fenômeno já largamente estudado por Nina Rodrigues e por mim, para que tenha necessidade de insistir no assunto (8). Basta lembrar que, na Bahia, Oxalá identificou-se ao Senhor do Bonfim; Xangô, a S. Jerônimo e Santa Bártbara; Ogun a S. Antônio (Bahia) e S. Jorge (Rio); Yemaniá a N. S. do Rosário e N. S. da Piedade; Oxun, a N. S. da Conceição (N. S. das Candeias, como recentemente observou Edison Carneiro), Nanamburucú, a Sant'Ana: Oxóssi, a S. Jorge: Omolú, a S. Bento: Ibeji a S. Cosme e S. Damião; Exú, ao diabo... As identificacões prosseguem, com variantes de Estado e até de localidade

O culto nagô é celebrado em templos especiais, os terreiros, e os santos nos altares, pegis. As festas relogiosas são chamadas candomblés, na Bahia (catimbós e xangôs, no nordeste; macumbas, no Rio, têrmo que tende a generalizar-se). Os sacerdotes nagôs chamam-se, como na África, babalaôs (babalawos), na Bahia, babás, baballoxás (Rio) e babalorixás (nordeste), literalmente: pais de santo (9). Nos terreiros baianos, é ainda o grão

<sup>(7)</sup> Arthur Ramos, O Negro Brasileiro, 2.ª ed. págs. 336 e segs.

<sup>(8)</sup> Vide Arthur Ramos, O Negro Brasileiro, 2.ª ed., págs. 137 e segs.

<sup>(9)</sup> A comparar com o babalá cubano, o papaloi haitiano, o wintiman do Surinam, o obeah man, da Jamaica, etc.

sacerdote chamado pegi-gan. Há também sacerdotizas, de funções mais limitadas: as mães de santo (yalorixás, no nordeste).

A função do babalaô é preparar o "santo", ajudado nisto pelo sacerdote auxiliar, o achôgun. A preparação do orixá conserva, na Bahia, o ritual yoruba de origem: a lavagem do fetiche, o sacrifício dos animais (um para cada "santo"), a comida do santo (10). O orixá preparado é levado ao seu pegi, situado na casa do terreiro.

Os orixás exigem pessoas dedicadas ao seu culto: filhos de santo. São geralmente mulheres. Quando no período de iniciação, tomam o nome de yauôs. Os festejos dos orixás constituem um capítulo comum aos vários cultos negros no Novo Mundo: o ritual do sacrifício de animais, a música e a dança sagradas, a possessão fetichista, de que já fiz um estudo detalhado (11).

A iniciação da filha de santo ainda segue, na Bahia, o ritual yoruba da Costa dos Escravos: reclusão no terreiro, proibição de sair de casa, abstinência de relações sexuais, privação de certos alimentos... A cerimônia da iniciação chama-se dia de dar o nome. A filha de santo torna-se, então, feita e passa a dedicar-se exclusivamente ao serviço do seu orixá.

As festas periódicas dos candomblés baianos chamamse festas de dar comida ao santo e anualmente dedicam os negros toda uma época (geralmente do mês de Setembro) aos festejos dos santos.

Há ainda os protetores de terreiros, os ogans e vários outros cerimoniais que foram descritos nas obras de Nina Rodrigues e no "O Negro Brasileiro" (12).

<sup>(10)</sup> Vide A. Ramos, op. cit., págs. 61 e segs.

<sup>(11)</sup> Id., ibid., págs. 249 e segs.

<sup>(12)</sup> Id., ibid., págs. 69 e segs.

A magia fetichista de origem yoruba chama-se na Bahia ebó. A sua etimologia é a mesma do embó cubano, a que já nos referimos. O ebó é chamado mais comumente despacho, termo que se generalizou no Brasil.
Obedece às regras clássicas da magia imitativa e simpática, a que já consagramos estudos especiais (13). Nos
casos mais comuns, o ebó ou despacho consiste numa vasilha de barro, caixa de madeira ou simples invólucro de
papel ou pano, contendo: galinha morta (ou outro animal: pombo, sapo, etc.), retalhos de madrasto, dinheiro
de cobre e mais raramente de prata, pipocas, acaçás, acaragés, obi, orobô..., tudo embebido de azeite de dendê.

"O ebó — já o escrevi (14) — tem diversas finalidades. A primeira é o despacho indispensável de entidades malfazejas, por exemplo, Exú, no inicio de qualquer cerimônia, religiosa ou mágica. Por isso, o ebó deve ser depositado nas encruzilhadas, pois é o logar preferido do "homem das encruzilhadas" e seus companheiros. Mas, a finalidade frequente é o malefício a determinada pessoa; por isso, o ebó deve ser colocado no lugar por onde transite a pessoa visada, ou na porta da residência desta".

Outras práticas mágicas de origem yoruba existem, mas já diluídas e incorporadas a processos mágicos e folk-lóricos e outras culturas africanas (sudanêsas, bantus) e européias.

O folk-lore negro-brasileiro de origem yoruba é riquissimo. A dança e a música sairam dos candomblés, constituiram as festas profanas ou afochés e se espalharam em todos os atos da vida dos Negros brasileiros. En-

<sup>(13)</sup> Id., ibid., págs. 189 e segs.

<sup>(14)</sup> Id., ibid., pag. 209.

tre os sudanêses da Costa dos Escravos tôdas as cerimônias religiosas e "ritos de passagem" são acompanhados de danças e músicas rituais (15). Os festejos dos candomblés de origem yoruba são inseparáveis do canto e da dança. Os passos do alujá, do jeguedê, do jarê... dos filhos de santo, vieram da Nigéria.

E entre os instrumentos dessa origem, assinalamos em primeiro logar os tambores, os atabaques. Descrevi na Bahia três atabaques principais de origem yoruba: rum, rumpi e lé. Esta origem reconhece-se pelas características que Castellanos já havia assinalado para os tambores cubanos: pele, montagem ou amarramento dos couros, tensão dos mesmos em cunha... Os tambores de origem bantu têm uma fabricação diferente. Outros atabaques de origem yoruba são os ilús e batás-cotôs (tambores de guerra), êstes já desaparecidos.

O agôgô, campânula simples ou dupla de ferro, é tambem yoruba. A campanula simples chamam no nordeste gongué, termo que parece de origem bantu, embora a fabricação do instrumento evoque a influência yoruba. O adjá, pequeno sino para "chamar as filhas do santo", o aguê ou piano de cuia, o afofiê, pequena flauta de madeira... usados nos candomblés e afochés bahianos parecem ter a origem yoruba. A música da Costa dos Escravos acompanha, como já dissemos, todos os atos da sua vida social. A música vocal é constituida de uma frase simples que se repete sempre, durante horas inteiras. As vezes acompanha o canto, pequeno conjunto instrumental onde o ritmo é marcado pelos instrumentos de percussão. Já demos alguns exemplos dessa música tal como existe

<sup>(15)</sup> Vide M. D'Avezac, Notice sur le pays et le peuple des vebous en Afrique, Mem. de la Soc. Ethnol., II, 2.ª parte, págs. 53 e segs.

ainda hoje na Bahia (16). O seu registo está a exigir a competência dos musicólogos. Aguardemos a coleta que recentemente realizou nos candomblés baianos o Departamento de Cultura de S. Paulo, dirigido por Mario de Andrade.

Os contos populares negro-brasileiros foram inicialmente colhidos na Bahia por Nina Rodrigues, que lhes assinalou o paralelo com os contos yorubas, ouvidos por A. B. Ellis e outros pesquisadores. Segundo o testemunho de Ellis (17) os narradores de história da Nigéria constituem uma casta especial, cujo chefe tem o nome de ologbô ou conselheiro, tomando os demais narradores o nome de arokin, "o narrador das tradições nacionais, o depositário das crônicas do passado". O arokin é, pois, o narrador da côrte ao passo que o contador de histórias populares, o "fazedor de conto ou alô", tem o nome de akpalô. A função do akpalô é a de ir de tribo a tribo, de lugar a lugar, recitando os seus alôs.

Da mesma forma que, entre outros povos da África e entre os negros de outras partes do Novo Mundo, a narração dos alôs yorubas tem fórmulas de abertura e um ritual de narração, com interpolações, acompanhamento da narrativa com ritmos de tambor, etc.

Quando o akpalô tem reunido o seu auditório, grita:

Meu alô é sobre isto ou aquilo (mencionando o nome do heroi ou o título do conto).

e então dá início à história.

Esta tradição conservou-se até um certo ponto na Bahia e outros pontos do Brasil. As fórmulas de aber-

<sup>(16)</sup> Arthur Ramos, O Negro Brasileiro 2.ª ed., págs. 223
e segs. e O Folk-lore Negro, págs. 150 e segs.
(17) Cf. Nina Rodrigues, Os Africanos no Brasil, pág. 275.

tura e encerramento dos contos existem aliás de outras origens, do folk-lore peninsular, por exemplo. Mas as interpolações, a mímica exuberante, e mesmo o hábito de velhas negras contadeiras de história, no nordeste, indo de engenho a engenho... tudo isso é de origem africana.

Nina Rodrigues colheu no seu tempo, na Bahia, alguns contos onde se adivinha a nítida influência yoruba. Dêstes contos há fragmentos do ciclo yoruba de awon (a tartaruga), ciclo que encontra paralelos nos do Logozé dos Ewes e Anansi dos Fanti-Ashanti, que já verificámos em alguns pontos das Antilhas e das Guianas.

Os contos do ciclo da tartaruga existem também entre os nossos indígenas do Amazonas — diga-se de passagem. E êsse fato deu lugar a discussões entre os eruditos do folk-lore, no sentido de se investigar a prioridade dêsses contos, se de origem inicial africana, ou ameríndia. Examinei esta questão no "O Folk-lore Negro" (18), concluindo pela co-existência do ciclo da tartaruga entre africanos (awon dos nagôs, logozé dos gêges) e ameríndios (iauti, jaboti), fenômeno êste tão comum nos fatos do folk-lore.

Ainda outros contos etiológicos ou explicativos de influência yoruba (e daomeiana) foram colhidos na Bahia por Nina Rodrigues (19) como: Porque das mulheres umas têm os peitos grandes e outras pequenos; A feiticeira que tirava os olhos e os braços; A menina caiton ou comboça (ou enteada), etc.

Provérbios, ditos, expressões, de origem yoruba ainda impregnaram o folk-lore negro-baiano. Não foram,

<sup>(18)</sup> A. Ramos, O Folk-lore Negro, págs. 172 e segs.

<sup>(19)</sup> Nina Rodrigues, op. cit., págs. 307 e segs.

infelizmente colhidos em tempo e já vão se diluindo no meio de outras culturas negras e européias. Mas ainda hoje há expressões yorubas saídas dos terreiros e correntes entre os negros baianos carregadores das docas, as negras vendeiras de acaçá e acarajé. "Olé, alé, patá-patá", Abalá icó ou lelé, ió", "aticum fereré, aticum fereré"... são expressões ouvidas a cada momento dos negros baianos, querendo descompor, "xingar", ou invocar a proteção para o taboleiro de gulozeimas, etc.

Têrmos e canções yorubas, do culto religioso, passaram ao folk-lore e se encaixaram nos cânticos populares:

Santa Bárba(ra) Má xangô A ti no ê Ê ná xangô Baluaê

Nêgo nagồ quando morre Vae na tumba de banguê Os parente vão dizendo Urubú tem que comê

Ocú babá Ocú gêlê Negro velho Virou saruê

Poderíamos multiplicar os exemplos. Os nomes dos orixás, as expressões dos candomblés tornaram-se populares. Xangô, Exú, Yansan, etc., vivem na bôca dos negros e dos membros de todas as capas da sociedade brasileira... É só lêr os jornais diários, mesmo e especialmente os da capital. O "Jornal de Modinhas" que acolhe todas as produções dos nossos poetas populares vive cheio de versos onde as expressões derivadas do yoruba surgem a cada momento. De uma coleção de antigos números

que consegui reunir daquele "Jornal", extraio, êstes exemplos:

(Eu tenho fé, (Em meu Pae Changô, Bis (Eu hei de fazê-la, (Recordar o meu amor,

> Sou cabra bom em feitiço, Ela sabe que eu sei andar, Iá fui três vêzes na Macumba, Para fazê-la voltar, Um persistente, Como eu não há, Prometi uma cangica Para o meu Pai Oxalá

> > (Música e letra de Getúlio Marinho da Silva)

Viva meu Orixá, viva meu Orixá, Sou filho de Ogum, sobrinho de Amanjá Mais êste Globo que foi feito para girá O tempo é ruim para quem não póde esperar

(Samba de João da Baiana)

Minha vida tem feitico
Vou procurar condomblé
Eu sou filho de Omulú
E neto de Pai Guiné
Pai Changô me disse um dia
Meu si fio toma cuidado
Você deixa essa mulata
Que o ponto dela te mata. Oi!

(Letra e música de Dario Ferreira)

A cultura material dos Negros da Nigéria ainda hoje se encontra em alguns de seus traços primitivos na Bahia e em outros pontos de influência yoruba. A culinária baiana recebeu grande contingente da cozinha nagô (20). O vatapá, o ucaçá, o bobó, o acaragé, o abará, o ejó, o eôfupá, o eôfunfun, o môlôcum, o oxoxó, o beiinham, o beguiri, o amalá, o xin-xin... reconhecem influências da Costa Ocidental Africana, principalmente da Costa dos Escravos. O complexo culinário do inhame que veio das cerimônias sagradas da Costa dos Escravos é aqui notório. E do azeite de dendê. Até pouco tempo— já nos referimos ao fato — importavam-se diretamente oa África noz de kola (obi e orobô), azeite de dendê, ao lado de panos e sabão da Costa e outros objetos do culto religioso.

Na indumentária, os panos vistosos, as saias rodadas, os chales da Costa, os braceletes, argolões, das mulheres têm procedência nigeriana. E outras influências muçulmanas, como a rodilha ou turbante, angola-conguenses, como missangas e barangandans, vêm completar a figura típica da bahiana, hoje tão popular no Brasil inteiro.

A pintura negra de origem yoruba como já destacou Nina Rodrigues (21) não parece ter ido além de toscos desenhos utilizados na ornamentação dos pegis ou das paredes das casas de residência.

Não assim na escultura. Os trabalhos de escultura em madeira, da Nigéria, foram continuados no Brasil. Ainda hoje os Negros baianos de legítima descendência nagô, fazem as suas esculturas de madeira, geralmente ídolos do culto. A coleção de Nina Rodrigues mostra algumas destas esculturas típicas. Mas ainda hoje consegui colher no recesso dos condomblés baianos, ídolos de madeira com as primitivas características yorubas. É

<sup>(20)</sup> Vide Manuel Querino, A arte culinária na Bahia, Bahia, 1928. — Receitas de quitutes afro-brasileiros, Estudos Afrobrasileiros, 1935, pág. 259.

<sup>(21)</sup> Nina Rodrigues, op. cit., pág. 242.

só comparar com as figuras de madeira da Costa dos Escravos: a estilização curiosa, onde Frobenius vai até descobrir longínquas influências egipcias. Os museus da Europa e da América do Norte contêm coleções desta "arte africava" onde os objetos mais interessantes são justamente as esculturas de madeira da Nigéria e do Daomei (sem falar nos bronzes de Benin).

E essa escultura negra tem inspirado certa arte moderna que vai buscar seus motivos nas estilizações negroprimitivas (22).

Objetos de bronze (originários de Benin), de ferro e de outros metais ainda os negros yorubas importaram, com a sua cultura material (fabricação de instrumentos de música, objetos de culto, de uso doméstico, etc.). É verdade que êsses trabalhos de madeira e metal existem em tôda a sub-área ocidental, de cultura comum (Nigéria, Daomei, Costa do Ouro...), mas a predominância da cultura yoruba é notória, entre os Negros baianos.

Na arquitetura, vemos a influência yoruba na construção dos pegis, nos terreiros afastados da Bahia (23). Tratando-se de uma forma por demais aparente da cultura material, a arquitetura negra não conseguiu, porém, impôr-se ou manter-se no Brasil, a não ser em certos aspectos gerais de construções, ou nos episódios isolados dos quilombos e mocambos dos séculos XVII e XVIII (de influências conguenses).

(23) Vide planta de terreiro nagô in O Negro Brasileiro, 2.ª ed., pág. 64.

<sup>(22)</sup> Vide, para êsse estudo: Carlo Anti, Scultura negra, Dedalo, I, Roma, 1921; — G. e P. Apollinaire, Sculptures nègres, Paris, 1917; — Carl Einstein, Negerplastik, Leipzig, 1915; — Id., La sculpture africaine, Paris, 1922; — Leo Frobenius, opera omnia, passim: — Tristan Tzara, La sculpture africaine et l'ari moderne, Stickolmo, 1933; etc...

Tal foi a influência da cultura yoruba introduzida no Brasil, que o nagô se converteu, por algum tempo, em "língua geral" dos Negros da Bahia. Já na África, dentro do grupo das línguas guinêanas, o yoruba ou nagô era a língua mais importante. Vários autores haviam notado que os escravos negros introduzidos na Bahia entendiamuns com os outros em nagô (24).

As cerimônias do culto, as fórmulas e os cânticos dos terreiros, ainda hoje são realizados em lingua nagô. Naturalmente o tempo, o trabalho do sincretismo e da aculturação vão apagando a pureza primitiva da língua, mantida até recentemente, mesmo depois do tráfico, pelo intercâmbio comercial com a cidade de Lagos, na Costa dos Escravos.

"A língua nagô é, de fato, muito falada na Bahia, seja por quase todos os velhos africanos das diferentes nacionalidades, seja por grande número de crioulos e mulatos. Quando neste Estado se afirma de uma pessoa que esta fala lingua da Costa, entende-se invariàvelmente que se trata do nagô. Ela possui mesmo entre nós uma certa feição literária que eu suponho não ter tido nenhuma outra língua africana no Brasil, salvo talvez o haussá escrito em caracteres árabes pelos negros muçulmis. É que muitos negros que aprenderam a ler e a escrever corretamente esta língua em Lagos, nas escolas dos missionarios, têm estado na Bahia e aqui o têm ensinado a negros baianos que já a falavam.

"Tem havido nesta cidade inscrições em lingua nagô em casas de comércio de negros, como em templos ou pegis fetichistas. A fig. 6 (25) reproduz a fotografia,

<sup>(24)</sup> Cf. Nina Rodrigues, op. cit., pág. 157.

<sup>(25)</sup> Vide pág. 202 de Os Africanos no Brasil.

tomada em 1895, de um açougue existente naquele tempo na Baixa dos Sapateiros. Nela se lê escrita corretamente a sentença: Kosi obá Kan afi Olorun, isto é: Só ha um rei que é Deus, ou literalmente: Não há um rei senão Deus.

"Tão conhecido é o fato da importância da língua nagô na Bahia que se tem chegado mesmo ao exagêro. Quando em 1899 estiveram nesta cidade os missionários católicos que percorriam o Brasil angariando donativos para a catequese africana, foram êles aconselhados a dirigir-se à população de côr da cidade em lingua nagô. O sermão pregado na igreja da Sé no dia 4 de janeiro pelo padre Coquard teve completo insucesso, reunindo apenas alguns curiosos. O alvitre não podia ser mais infeliz e demonstra que, como em tudo o que se refere aos negros, quem o deu não tinha idéia exata da situação. Em primeiro lugar, era um erro supor que entre nós se mantinha na população crioula uma língua nagô tão pura que lhe permitisse entender o missionário; os que falam a língua antes se servem de um patois, abastardado do português e de outras línguas africanas. Em segundo lugar, aqueles que podiam compreender o sermão, isto é, os africanos, são tão católicos como os seus irmãos da África e como êles reclamam ainda catequese e não iriam espontàneamente assistir a prática cristã.

"A importância, o predomínio da língua nagô ou yorubana no Brasil foi de tal ordem que, apezar da preocupação exclusiva das línguas bantus, os que se têm dado ao trabalho de coligir têrmos africanos usados no Brasil não puderam deixar de fazer figurar ao lado dos têrmos bantus, palavras desta língua em número equivalente. No Dicionário de vocábulos brasileiros de Beaurepaire-Rohan, encontram-se numerosos têrmos yorubanos ao lado de têrmos bundas ou melhor bantus.

"Estes documentos bastam para demonstrar a importância real e o papel desempenhado no Brasil pela língua nagô e por conseguinte pelos povos que a falam" (26).

Guiando-se pelos trabalhos de Crowther e de Bowen, de Ellis e ainda por alguns dicionários yoruba-inglêses e mesmo um 4º livro de leitura de lingua yoruba (Iwe kika Ekerin Li Ede yoruba), Nina Rodrigues disse o essencial sobre a língua nagô, que pertence ao grupo chamado guinèano que se compõe das línguas Ga, Tshi, Ewe e Yoruba.

Não interessa a êste estudo a descrição, mesmo sucinta da língua yoruba, muito conhecida, e encontrando-se facilmente nos trabalhos acima citados (27).

O nagô tornou-se uma língua tão popular, entre os negros brasileiros que ainda hoje ela é falada, embora aos pedaços, podendo-se colher um extenso vocabulário de têrmos principalmente derivados dos cultos fetichistas, da culinária, do folk-lore. Ele vai se incorporando à língua nacional, operando-se então um fenômeno de dupla troca: a diluição do yoruba no português e a influência sofrida por êste, de retôrno, da morfologia e da fonética yorubas.

Deu-se com o nagô um fato interessante que já apontei no "O Negro Brasileiro" (28): de um lado, vimos a importância das culturas sudanêsas, principalmente a yoruba e as contribuições insignificantes de trabalhos lin-

<sup>(26)</sup> Nina Rodrigues, op. cit., pág. 200.

<sup>(27)</sup> Vide A. B. Ellis, The Yoruba-speaking peoples of the Slave Coast; — S. Crowther, Grammar and vocabulary of the Yoruba Language, 1852; — Bowen, Grammar and Dictionnary of Yoruba language, 1858; — Jacques Raimundo, O elemento afronegro na língua portuguesa, págs. 44-49; — Edison Carneiro, Religiões negras, cap. III; — Negro nagô, cadê a tua língua?, págs. 179 e segs.; — Rodolfo Garcia, Vocabulário nagô, Estudos Afrobrasileiros, págs. 21-27; etc...

<sup>(28)</sup> A. Ramos, op. cit., pág. 100.

guisticos sôbre a influência yoruba; de outro lado, a pobreza da cultura bantu e as valiosas contribuições sôbre o quimbundo em nosso linguajar, o que levou alguns pesquisadores apressados a concluir pelo maior valor da contribuição angola-conguense, entre nós. Acentuo mais uma vez o fato para concluir que uma predominância cultural não se avalia pelo número de indivíduos introduzidos, mas pelo adiantamento da cultura, em seus elementos essenciais, em seu paideuma, como diria Frobenius.

É o que aconteceu com a cultura yoruba, a mais adiantada das culturas negras puras, introduzidas no Brasil.

## CAPITULO XIII

## AS CULTURAS DAOMEIANA E FANTI-ASHANTI

Procedentes da Costa dos Escravos, entraram também no Brasil muitos Negros escravos do Daomei. Eram os negros que os francêses chamam Evés ou Eués, os ingleses, Ewes, e nós, Gêges.

Verneau, citado por Nina Rodrigues (1) acha que a denominação  $G\hat{e}ge$  deve ser reservada para os negros daomeianos que habitam Pôrto-Novo. E Nina Rodrigues acrescenta: "A denominação  $G\hat{e}ge$  vem do nome da zona ou território da Costa dos Escravos que vai de Bageida a Akrakú e que os Inglêses escrevem Geng, mas que os negros pronunciam, antes  $eg\hat{e}ge$ . Neste território estão o pequeno Pôpô e Agweh donde veio para o Brasil avultado número de escravos, já no domínio comercial dos pequenos estados vizinhos de Ajudá, já mais tarde quando os venceu e suplantou o Daomei. Alguns negros gêges conhecem o termo genérico Ewe, cuja pronúncia melhor se representaria acrescentando à palavra francêsa Eoués um h fortemente aspirado, por esta forma Ehuês" (2).

Nina Rodrigues já na sua época achou reduzido o número de negros gêges existente na Bahia. Não pos-

<sup>(1)</sup> Nina Rodrigues, op. cit., pág. 158.

<sup>(2)</sup> Id., ibid., pag. 158. — Para detalhes sôbre o grupo linguístico Ewe e Fon, vide A. Ramos, Introdução à Antropologia Brasileira, 1.º vol., págs. 379 e segs..

suíam canto ou sitio especial de reunião. Viviam dispersos por vários pontos da cidade. Mas o professor baiano conheceu alguns dêsses negros daomeianos, quase todos do litoral: de Ajudá, (Whydah), do Grande e Pequeno Pôpô, de Agbomi, de Kotonú. Dos negros do Daomei Central, existiam na Bahia os Efan, que seriam os mesmos Fons, de "cara queimada", assim chamados porque tinham como tatuagem ou marca étnica uma queimadura na fronte; e os Mahis, pequeno povo situado ao norte do Daomei.

Mas se em fins do século XIX e começos do XX, os negros gêges já rareiavam na Bahia, o número de escravos dessa procedência foi enorme no século XVII. E isso aconteceu justamente na época da supremacia dos povos do Daomei central sôbre os outros povos litorâneos da Costa dos Escravos. Era então a cidade de Ajudá, ou S. João de Ajudá (Whydah) o grande empório de comércio de escravos na África Ocidental.

As relações comerciais entre Whydah e a Bahia foram intensas nesse período. E até distinções honorificas recebiam os chefes das casas comerciais baianas, do Governo do Daomei, como mostra Nina Rodrigues reproduzindo o emblema de posto ou título de cabeceira (ministro ou príncipe), conferido ao Sr. Francisco Cardoso, antigo comerciante português na Bahia (3). Até relações diplomáticas exisiam entre a Bahia e o Daomei, como o caso dessa embaixada que o soberano de Ajudá enviou em 1795 ao vice-rei D. Fernando José, de Portugal, na Bahia...

Os Gêges tinham a côr azeitonada; eram fortes e aguerridos. Alguns autores separam erradamente, como o fez Braz do Amaral, os Gêges dos Daomeianos, dando os primeiros como grosseiros, indolentes, pouco inteligen-

<sup>(3)</sup> Nina Rodrigues, op. cit., pág. 162.

tes e inclinados à embriaguez e os segundos, como inteligentes, industriosos e bons trabalhadores (4). Creio que o engano se explica pela diferença entre os daomeianos centrais, povos conquistadores e as tribos litorâneas que sofreram a opressão daqueles: os gêges seriam mais pròpriamente êstes últimos. Mas ambos são povos daomeiamos.

Com os escravos, o Daomei introduziu a sua cultura mo Brasil. Mas sofreu logo a influência preponderante da cultura yoruba que a absorveu quase que totalmente. No setor religioso. Nina Rodrigues propôs mesmo a denominação de religião ou mitologia gêge-nagô, para as formas religiosas existentes na Bahia. Nos meus trabalhos, aceitei essa denominação, na explicação dêsse sincretismo religioso, propondo a sua ampliação para a denominação genérica de cultura gêge-nagô no Brasil. Mas dessa aculturação gêge-nagô, podemos exumar as origens culturais respectivas, como já o fizemos para a cultura yoruba.

A mítica dos Ewes também chegou ao Brasil, embora intimamente fusionada com a dos yorubas, como ficou dito. Os santos ou divindades daomeianos: Mawu, Khebiosô, Legba, Anye-ewo, Loko, Hoho, Saponan, Wu... já nossos conhecidos do Haiti, foram absorvidos pelos orixás nagôs correspondentes, na Bahia. Mawu seria o Olorun yoruba. Mas nem Nina Rodrigues, nem os pesquisadores que se lhe sucederam o encontraram nos terreiros baianos, pela mesma razão talvez que o próprio Olorun yoruba já hoje vive quase totalmente esquecido. O

<sup>(4)</sup> Braz do Amaral, As tribos negras importadas, loc. cit., págs. 673 e 674.

Khebiosô do panteão daomeiano é o mesmo Xangô, divindade dos trovões e do relâmpago. Como no caso anterior, o orixá yoruba absorveu na Bahia completamente o seu correspondente gêge. Loko, dos gêges é o mesmo Irôco dos nagôs. Antes de conhecer os trabalhos de Ellis sôbre os cultos yoruba e ewe, supôs Nina Rodrigues que o nome de Lôco, por êle encontrado entre os Negros baianos não fosse mais do que uma corruptela de Irôco, verificando posteriormente, porém, ser o nome real do santo daomeiano.

Legba (Elegba, Elegbará) corresponde ao Exú dos nagôs. Os Negros da Bahia ainda hoje o conhecem. Chamam-no comumente Senhor Leba, o "homem das encruzilhadas" (5). As cerimônias do seu culto são as mesmas de Exú.

Anyi-ewo é o mesmo Oxunmaré dos nagôs. Os gemeos (Ibeji) do culto nagô tambem existem entre os gêges: são os hoho. Saponam dos gêges é o mesmo Omolú e Xaponan dos nagôs. Querino (6) asseverou que os gêges ainda chamam a Olorun, Niçasse; a Oxalá, Oulissá; a Anamburucú, Tobossi. Acredito, porém, tratar-se de deturpações secundárias e não nomes reais de santos; pelo nienos, não lhes consegui encontrar designacões semelhantes ou parecidas, entre as divindades daomeianas.

Mas um fenômeno curioso, e que já havia chamado a atenção de Nina Rodrigues (7) é que o culto daomeiano de Dan ou Dangbé, a serpente sagrada, que constituiu a base do culto vodu no Haiti, não existiu no Brasil, pelo menos de forma organizada e aparente. O próprio

<sup>(5)</sup> Vide A. Ramos, O Negro Brasileiro, 2.ª ed., pág. 54.
(6) M. Querino, A raça africana, etc., op. cit., pág. 637.

<sup>(7)</sup> Nina Rodrigues, op. cit., pág. 344,

termo vodu, cujas origens já discutimos no capítulo sôbre o Haiti, não existiu entre nós. A explicação de Ellis, de que foram os escravos de lingua Tshi, que introduziram o culto vodu na Louisiana e no Haiti não é exata. O culto vodu, e especialmente o culto de Danghé são originários do Daomei. O motivo por que êsses cultos não criaram raízes no Brasil está na supremacia numérica e talvez cultural dos nagôs que impuzeram aos gêges a sua língua e as suas crenças. Essa explicação já Nina Rodrigues a dera (8) e a razão é a mesma por que no Haiti, não predominou o culto dos orixás. E' que lá ocorreu o fenômeno inverso: predomínio da cultura daomeiana sobre as outras.

Mesmo assim, Nina Rodrigues encontrou vestígios, nos terreiros baianos, do culto de Dan. No terreiro de Livaldina, por exemplo, achou como ídolo, "uma haste ou antes lâmina de ferro de cêrca de cinquenta centímetros de comprimento, tendo as ondulações de uma cobra e terminando nas duas extremidades em cauda e cabeça de serpente" (9). A mãe de terreiro supunha-o uma figura ou ídolo nagô de Ogun, quando se tratava evidentemente de Dan ou Dangbé, a serpente sagrada dos daomeianos.

Nas minhas pesquisas iniciais, na Bahia, não encontrei sobrevivências do culto *vodun*. Recentemente, examinando mais detidamente alguns objetos de minha coleção particular, que colhi na Bahia, em 1927, notei o seguinte. Uma das pulseiras de filha de santo tem forma de uma cobra dobrada em círculo e mordendo a própria cauda; outro objeto de metal, uma espada de 26 centímetros de comprimento, termina em forma de cabeça de cobra e apresenta desenhos de estilização tipicamente daomeia-

<sup>(8)</sup> Id., ibid., pág. 345.

<sup>(9)</sup> Id., ibid., pág. 269.

nos. Tudo isso vem provar a sobrevivência, embora atenuada, na Bahia, do culto de Dan.

Pesquisas posteriores de meus colaboradores, Edison Carneiro, no terreiro da Goméa, e de Gonçalves Fernandes, no terreiro de Pai Anselmo, em Recife, vêm confirmar essa sobrevivência. Em outros terreiros baianos, o culto acha-se adulterado nas várias formas de sincretismo com as superstições da cobra e do culto de São Bento e São Caetano.

Recentemente, recebi do Sr. Nunes Pereira, sócio correspondente da Sociedade Brasileira de Antropologia e Etnologia, um trabalho de sua autoria, intitulado "A Casa das Minas", que foi lido em sessão de 11 de agôsto de 1934, daquela Sociedade. Ficou evidenciada a existência, em São Luiz do Maranhão, de um culto, bem complexo e organizado, com nomes de voduns, práticas religiosas e rituais, indumentária, cânticos, etc., que documentam antigas sobrevivências daomeianas, ao lado de yorubas, naquele ponto do país.

Desde algum tempo venho mostrando a necessidade de se estudarem as sobrevivências africanas no Maranhão, tendo sugerido mesmo a Herskovits uma viagem de pesquisa que não nos foi ainda possível realizar pessoalmente. Desta tarefa se encarregou um jovem estudante, Sr. Otávio Eduardo, em fins de 1934, aluno do prof. Herskovits, de cujos resultados aguardamos publicação.

As praticas litúrgicas e mágicas dos gêges foram completamente absorvidas pelas dos nagôs. Não é mais possível hoje exumar as sua características de origem.

No folk-lore, ainda conseguimos identificar a influência da cultura daomeiana, em alguns casos. Certos festejos como os ternos e ranchos da Bahia parecem reco-

checer alguma influência gêge. Pelo menos, em alguns aspectos de sobrevivência totêmica. Ellis (10) encontrou clans totêmicos entre os Ewes, como o Kpo-dó, clan do leopardo; Ordañh-dó, clan da sepente; Dzatá-dó, clan do leão; Téhvi-dó, clan do inhame; Elo-dó, clan do crocodilo; Ed dú-dó, clan do macaco. Na bicharia dos ranchos, podemos enxergar sobrevivências daqueles clans totêmicos (11).

Mas onde a influência daomeiana se descobre sem vacilações é na existência de alguns contos populares por muito tempo correntes entre os Negros baianos. Nina Rodrigues já se referiu a êstes contos gêges como o de "Adjnacú e Logozé" (o elefante e a tartaruga), o "Kibungo e a cachorra" (com sincretismo bantu), "Porque das mulheres, umas têm os peitos grandes, outras pequenos", que eu reproduzi no Folk-lore Negro (12). Sabese que os contos cíclicos de avon (a tartaruga dos nagôs) encontram a sua correspondência nos de logozé (a tartaruga dos gêges). E a evidência da origem gêge dêstes contos está nos seguintes cânticos neles existentes:

Otavi, ôtavi, longôzôê ilá ponô êfan i vê pondêrêmun hôtô rô men i cós assenta ni ananá nê sô arôrô ale nuxá Aván-cê, mababú, Avún-cê, mababú, Avún-cê, môgô-ezi, Avún-cê, môgô-zu, Aván-cê, mababú,

<sup>(10)</sup> Cf. Nina Rodrigues, op. cit., pág. 269.

<sup>(11)</sup> Vide Arthur Ramos, O Folk-lore negro do Brasil, págs. 82 e segs..

<sup>(12)</sup> Id., ibid., págs. 177 e segs..

Avún-cê, nôgô-abô, Avún-cê, mababú, Avún-cê, aúê-na A son coticolô kê 'búbúm

E Nina Rodrigues, que colheu êstes cânticos, mostra a existência indiscutivel de palavas gêges como avun, cão; logosê (longozôê) tartaruga.

Tendo a mesma origem que o nagô, o gêge tambem foi falado na Bahia, mas em breve completamente absorvido por aquela língua geral. As sobrevivências linguísticas se encontram, em alguns nomes de divindades, como vimos, e fragmentos de contos e expressões populares. Nina Rodrigues, no seu tempo, ainda conseguiu colher todo um vocabulário em têrmos gêges, confrontando as informações dos Negros baianos com os estudos do Coronel Ellis (13). A dificuldade principal dêsse confronto originou-se de que o Ewe conta cinco dialetos originais, sendo talvez o Mahi o mais popular dentre êles. Mas as regras gramaticais da língua são muito semelhantes às do nagô, e isso é mais uma razão que explica o desaparecimento gradual do ewe e sua absorpção pelo yoruba, entre os Negros baianos.

A cultura material dos gêges é idêntica à dos nagós, e por isso o seu estudo não comporta um desenvolvimento especial. E' difícil hoje delimitar exatamente a procedência nigeriana ou daomeiana das esculturas de madeira, dos artefactos de ferro, dos instrumentos musicais, etc., dos Negros baianos de cultura oriunda da Costa dos Escravos.

<sup>(13)</sup> Nina Rodrigues, op. cit., pág. 209.

A cultura Fanti-Ashanti quase não deixou vestígios no Brasil. Apenas algumas sobrevivências linguísticas na Bahia, absorvidas, porém, logo completamente pelo nagô. Foram os escravos que falavam as linguas Tshi e Ga, da Costa do Ouro. Seriam os Negros a que comumente se dava a denominação de Minas. Mas nem todos os autores estão acordes sôbre a procedência exata dos negros assim chamados. Assim é que no Rio de Janeiro Debret (14), enumerava, entre os escravos, os Minas, Minas-nêjôs, Minas-Mahiys e Minas-Cavalos. Os Minas-mahiys, parecem ser os gêges-mahiys, ao passo que os minas-nêjôs scriam os nagôs, como já supuzera Nina Rodrigues. Sendo assim, os Negros Minas do Rio de Janeiro não seriam todos provenientes da Costa do Ouro.

Parece que a denominação de Minas, para os escravos do Rio de Janeiro, compreendia todos os Negros que não pertencessem ao grupo bantu, incluindo escravos procedentes da Costa do Marfim, do Ouro e dos Escravos. A confusão ainda hoje perdura entre os nossos estudiosos (15). O nome de Negro Mina parece provir do Forte

<sup>(14)</sup> Cf. Nina Rodrigues, op. cit., pág. 164. — Para maiores dados sôbre os Fanti-Ashanti e os negros Minas no Brasil: A. Ramos, Introdução à Antropologia Brasileira, 1.º vol., págs. 397 e segs..

<sup>(15)</sup> Braz do Amaral, por exemplo, descreve em capítulos separados os Negros Minas e os Ashantis (sic), confessando que sôbre êstes últimos lhe "faltam informes especiais" (loc. cit., pág. 684). Querino escreveu erradamente que "o vocábulo nagô abrange as tribos seguintes: Mina, Iorubá, Igechá, Ige-bú, Efon, Otá, Egbá..." salada de povos pertencentes à Costa do Ouro e Costa dos Escravos. Oliveira Vianna persiste no mesmo engano, enumerando minas separadamente de ashantis (Vide A. Ramos, O Negro Brasileiro, pág. 20). E até Gilberto Freyre julgou, mais recentemente que Minas fossem os mesmos escravos nagôs (Casa Grande e Senzala, 1.ª ed., pág. 328; 2,ª ed., pág. 214). Esta

de El Mina, ou da Mina, grande empório português para o mercado de escravos na Costa Ocidental africana. "Na Bahia -- escreveu Nina Rodrigues no comêco do século - a tradição dos Minas está bem conservada. Os africanos distinguem perfeitamente duas espécies de Minas: Minas-Ashanti, que em geral chamam Minas-Santés, e Minas-Popos. Estes últimos são negros da lingua Tshi que atravessaram o Volta e ocuparam uma pequena zona do território dos Gêges. A reputação da crueldade sanguinária dos Ashantis, a fama de Cumassi, sua capital, estão ainda bem vivas na tradição dos nossos Africanos. Não encontrei vestígio algum direto dos negros Fantis. más a êles há referências repetidas nos documentos coloniais e ......, sob a denominação etnográfica de Fantis, a existência deles na Bahia é indicada pelo Conde dos Arcos" (16).

Os Negros Minas, a nos guiarmos pelas informações de Braz do Amaral (17) tinham a tez clara, "entre o azeitona e o bronze". O seu tipo físico era mais franzino do que os dos outros Negros sudanêses. Embora inteligentes, eram preguiçosos e inclinados à embriaguez. Foram em geral preferidos para os trabalhos domésticos.

Minas foram, portanto, os Negros Fanti-Ashantis da Costa do Ouro, que falavam as línguas Tshi e Ga (18), muito aproximadas do yoruba e do ewe. Estas línguas, que parecem ter sido faladas outrora, na Bahia, desapa-

confusão se explica, ao meu ver, pela denominação genérica de *Minas* que alguns autores antigos deram, no Rio de Janeiro, aos negros escravos de procedência sudanêsa.

<sup>(16)</sup> Id., ibid., pág. 164.

<sup>(17)</sup> Braz do Amaral, loc. cit., pág. 676.

<sup>(18)</sup> Sôbre a cultura Fanti-Ashanti: A. B. Ellis, The Tshi-speaking peoples of Gold Coast of West Africa; e Capt. R. S. Rattray, Ashanti, 1923 e Religion and Art in Ashanti, Oxford, 1927; sôbre os Ga: M. J. Field, Religion and Medicine of the Gã People, Oxford, 1937.

receram quase completamente. Deixaram apenas pequenos vestígios em algum têrmo do ritual religioso, absorvidas que foram pelo nagô e pelo gêge.

Da mitologia dos Fanti-Ashanti nada ficou no Brasil, a não ser, como lembra Nina Rodrigues (19). o têrmo Bosum, divindade ou santo, porém empregado mais comumente no sentido do encanto mágico ou felicidade. Ter-se-ia derivado daí — e é uma pergunta que já formulei no "O Negro Brasileiro" (20) — o termo bozó, que ouvi na Bahia e no nordeste, no sentido de feitiço, magia, coisa-feita, nas frases usadas "fazer bozó", "botar bozó"? Edison Carneiro repetiu a hipótese aventada por mim (21).

Sobre outras formas de cultura espiritual e material dos Fanti-Ashantis, nada ficou entre nós.

Há, porém, a registar um fato curioso. No extremo norte do Brasil, nas fronteiras com as Guianas, vivem núcleos de Negros em estado de semi-barbaria, e aos quais se têm referido alguns viajantes, escritores e militares do Serviço de Fronteiras. Lembro-me de ter assistido num cinema a um desses shorts nacionais, onde precisamente era filmada a região da fronteira com a Guiana Holandêsa; lá se podiam ver alguns negros semi-nús, assustados diante da camera. Nenhuma informação do speaker, nenhuma referência nas legendas do filme.

Ora, com as informações que já temos no capítulo sôbre os Negros das Guianas, acredito que se trate dos Bush Negroes do Surinam, que, internando-se pelas selvas, chegaram a atravessar a fronteira, alcançando terras

<sup>(19)</sup> Nina Rodrigues, op. cit., pág. 347.

<sup>(20)</sup> Arthur Ramos, op. cit., pág. 56.(21) Edison Carneiro, Religiões Negras, pág. 48.

brasileiras. São, pois, Negros brasileiros, sôbre os quais não possuimos elementos seguros de informação: estatística, organização social, religião, cultura material, etc.

E a hipótese de que êsses Negros sejam provenientes dos Bush Negroes do Surinam parece confirmarse com a leitura de um artigo do Dr. Euclides Santos Moreira, capitão-médico do Exército, para a revista ilustrada "A Carioca", com o título "Vida e costumes dos negros Saramacás".

O Dr. Euclides Santos Moreira, no servico de inspeção do nosso destacamento de fronteiras do Oiapoc. esteve em contacto com os habitantes de Tampaca, aldeia da Guiana Francêsa situada à margem esquerda daquele rio, e distante poucos quilômetros da povoação de Santo Antônio séde do nosso contingente militar. Será interessante transcrever os tópicos principais das impressões do Dr. Santos Moreira:

"Gente de costumes primitivos e esquiva, não é fácil fazer-lhes uma visita e muito menos fotografá-los. Para tal, é mister em primeiro lugar, permissão do seu chefe, M. André Goudie, ou papá Goudie, como é chamado por seus súditos. Graças ao sargento comandante do destacamento naquela época, conseguimos tal licença e acompanhados de dois soldados do citado sargento, para lá nos dirigimos em duas "montadas"...

"... A nossa chegada apenas o chefe nos aguardava. A maioria dos habitantes escondeu-se em suas casas. Alguns já relacionados com o pessoal do nosso contingente. ficaram indiferentes à nossa visita. Antes de mostrar-nos a aldeia, papá Goudie ofereceu-nos um refresco de agua de côco com gasosa, de que gostamos bastante, pois o calor naquelas paragens é muito forte.

"Pouco e pouco, os homens foram aparecendo ataviados de uma maneira verdadeiramente bizarra. Suas roupas eram constituídas apenas de uma tanga e dum pano a tiracolo, êstes com listas de côres vivas e berrantes. Como enfeites traziam brincos, colares, pulseiras, contrastando com seus chapéus, iguais aos que se usam comumente. As mulheres não são da mesma origem dos homens: são crioulas da Guiana e vestem à européia.

"A aldeia é constituída de cabanas toscas feitas de palha das palmeiras que abundam no local. Seus telhados quase a pique tocam o solo. Algumas, as dos mais graduados, têm suas frentes pacientemente tecidas em palha de assaí e as portaladas trabalhadas a fogo, nas quais se notam diversos desenhos interessantes. Apesar de sua simplicidade e do seu atraso, a aldeia estava bastante limpa e nas suas ruas, se assim se podem chamar as vielas tortuosas que lá existem, não se encontrava uma folha de arvore sequer. Segundo informações obtidas no local, são oriundos da Guiana Holandêsa. Falam um idioma composto de palavras monossilábicas, nada semelhante aos geralmente conhecidos. São indivíduos de compleição robusta, nariz afilado e pele escura, tendo as maçãs do rosto e a testa tatuados a fogo.

"A morte dum saramacá, traz grande reboliço na aldeia; "festejam" o acontecimento com oito dias de batuque, acompanhado de danças e beberagens alcoólicas, as quais fabricam num alambique que possuem. O enterro não é muito comum: fazem um cortejo fluvial de ubás, cujos tripulantes, em lamentos que mais parecem uivos de animais, choram a perda irreparável. Não assistimos a um entêrro, mas presenciamos uma lamentação. Quando passávamos diante de uma cabana, tivemos nossa atenção atraída para dentro da mesma, pelos gritos de um dos negros. Este uivava de uma maneira verdadeiramente dantesca, atirando-se ao chão e esperneando furiosamente. A causa era a notícia da morte dum irmão em Caiena.

"Possuem uma usina de pau-rosa, donde extraem o famoso óleo que vendem aos perfumistas francêses.

"A ocupação desta gente é geralmente a "canotage", isto é, o transporte para minas de ouro do alto Oiapoc, em cujas viagens levam três mêses subindo cachoeiras e atravessando corredeiras.

"A pessoa, entretanto, mais curiosa da localidade é "papá Goudie". Este, segundo informações, ganha 2.000 francos para administrar Tampaca. Os negros o obedecem cegamente. Apenas nas epocas de bebedeiras ficam um tanto rebeldes, sendo então necessário o chefe fecharse dentro de casa, esperando que os "espíritos" se desencarnem e tudo volte ao normal. Apesar do mesmo afirmar o contrário, nossa opinião é de que papá Goudie não é da mesma origem dos seus súditos: veste-se à européia, usando geralmente um fardamento; não é tatuado, fala o francês crioulo e tem gestos dum verdadeiro homem social. Quando fala nas excentricidades dos outros, mostra-se um tanto retraído e procura desviar a palestra. Quando diante de um pequeno cercado de taquara, tendo no seu centro um pau fincado no solo, encimado por uma caixa vasia de gasolina com um vasinho de flores, lhe perguntamos o que era aquilo, nos informou, passando de largo: "c'est l'église". Parecia envergonhado de tanto atrazo! A nosso ver, êste homem não é saramacá; suporta tudo isso, fazendo-se crente de tôda essa bizarrice, talvez pelo ouro que deve escorregar-lhe para as mãos.

"— M. Contable está fazendo o almôço para o

"— M. Contable está fazendo o almôço para o senhor — disse-me o sargento que me acompanhara e informou-me que o mesmo era composto de peixe moqueado e arroz pilado. Os pretos são muito desconfiados. Para evitar qualquer incidente, recusando tal almôço, despedimo-nos do chefe..."

Julguei interessante transcrever estas observações do Dr. Santos Moreira sóbre os Negros de uma aldeia da Guiana Francêsa, pouco distante das nossas fronteiras, porque viriam trazer esclarecimentos aos pequenos grupos de negros, em estado de semi-barbárie, que existiriam nas selvas do extremo norte do país. Acredito que sejam Negros provenientes das Guianas, principalmente da tribo Saramacca, a mais importante das três tribos dos Bush Negroes, como vimos no capítulo das Guianas. E sabemos que a cultura dominante, entre êsses Negros, é a Fanti-Ashanti. Teríamos então o caso singular de um quisto cultural nas selvas brasileiras do extremo norte, nos limites com as Guianas, de forma quase puramente africara. Um pedaço da Costa do Ouro num pequeno recanto brasileiro.

Da Costa do Marfim, do Sudão Central, da Senegambia, da Guiné, da Serra Leoa, da Libéria... entraram ainda Negros escravos no Brasil. Muitos deles não deixaram influência cultural apreciável entre nós: foram em pequeno número os elementos introduzidos, e pelo atrazo cultural em que se achavam tiveram as suas instituições (línguas, religiões, etc.) completamente absorvidas pelas culturas negras mais adiantadas. Excetuam-se os Negros sudanêses islamizados que introduziram no Brasil a cultura malê.

Juntamente com êstes Negros sudanêses, o Islam chegou ao Brasil tambem através de alguns elementos semitohamitas. E assim, sudanêses do centro-oeste e elementos hamito-semíticos carregaram consigo a cultura negromaometana, que examinaremos no capítulo a seguir.

## CAPITULO XIV

## AS CULTURAS NEGRO-MAOMETANAS

O Islam foi introduzido no Brasil por Negros escravos de várias procedências. E pode-se dizer que excetuando os Negros da sub-área da Guiné (Costa dos Escravos, Costa do Ouro...) todos os mais Negros sudanêses vindos para o Brasil tinham influências muçulmanas.

Já sabemos o que foi a infiltração do Islam em pleno Sudão, depois do desmoronamento dos grandes impérios lá existentes desde o século IV. Impérios como o de Ghâna, reinos como o de Gongoi ou de Gao, de Lemtouna, êstes de influência bérbere, o de Mandinga ou de Mali, etc.

"Foi a aluvião do Islam — já o escrevi (1) — que caindo em cheio, no Sudão, através dos Bérberes nômades do deserto, desagregou o grande império de Ghâna, apressando a obra do seu esfacelamento. O centro do império se desloca e os estados vizinhos aproveitam-se da confusão para conquistarem a sua independência e se organizarem por sua vez em outras tantas dinastias com pretensões imperialistas. Vemos assim do fim do século XI à segunda metade do XIII, a formação da hegemonia dos Solinhes, que foi logo dominada pela raça forte

<sup>(1)</sup> Arthur Ramos, O Negro Brasileiro, 2.ª ed., págs. 77-79. — Para um maior desenvolvimento histórico e antropológico do capítulo, vide A. Ramos, Introdução à Antropologia Brasileira, 1.º vol., págs. 410 e segs...

dos Malinkes ou Mandingas, já de muito tempo estabelecida nos vales do Senegal e do Níger. Este povo, a que os Negros chamavam mandingas, os espanhóis mandimença, e Masmol, maniinga (do radical mali ou mani, o hipopótamo, visto que eram povos totêmicos, e a terminação nke, povo), tinha uma índole guerreira e cruel. Não obstante a influência maometana, eram considerados grandes mágicos e feiticeiros, e daí o têrmo mandinga, no sentido de mágica, coisa-feita, despacho, que os Negros divulgaram no Brasil.

"Os Mandés ou Malinkes fundaram logo a sua capital, perto da margem esquerda do Níger, a que deram o nome de Mali. Arruinaram a antiga capital do império de Ghâna e a sua influência, nos começos do século XIII, se estendeu em quase todo o Sudão, englobando o Tagant e o Adrar dos Lemtouna e estendendo-se ao sul do Senegal até o Atlântico.

"Com a decadência dos Malinkes, no decorrer do século XV, vários reinos se destacam e florescem por sua vez. E' então que se sucedem as hegemonias dos Songoi, desde o século XV, dos Bambara e dos Haussá".

Assim foram principalmente os Negros sudanêses que introduziram o islamismo no Novo Mundo. Entre êles, destacam-se em primeiro plano os Haussá (Hauçá, Ussá, Suçá). A sua história, na Bahia, é das mais interessantes. O seu grupo foi relativamente pequeno mas a sua influência consideravel. Provinham dos domínios africanos de Sokotô, de Katsena e de Kano, na Nigéria do Norte. Eram altos, robustos, fortes e trabalhadores. Usavam, como os outros negros maometanos, um pequeno cavaignac. De vida privada regular e austera, não se misturavam com os outros escravos. Alguns pretendiam ter sangue filanim; parece, porém, que os dêste grupo, de tra-

ços fisionômicos corretos, sejam produtos mestiços com os Fulahs, como já havia anotado Nina Rodrigues (2).

Na Bahia, os Negros Haussá exerceram decisiva ascendência sôbre os outros Negros sudanêses, principalmente os Tapa e os Nagô e com êstes, foram os principais responsáveis pelas sublevações de escravos, no século XIX. na Bahia. A história dessas insurreições foi escrita largamente por Nina Rodrigues (3), que lhes assinalou o seu caráter religioso. Não creio que tenham razão os que pensam no aspecto puramente econômico destas revoltas dos negros malês. As insurreições dos Haussá e dos Nagôs, na Bahia, em 1807, 1809, 1813, 1816, 1826, 1827, 1828, 1830, e a grande révolução de 1835 têm uma fisionomia totalmente diversa das fugas e revoltas dos escravos em outros Estados, para a formação de quilombos e mocambos. Estes, sim, foram movimentos de rebeldia contra os maus tratos do senhor, na longa odisséia da escravidão

Na Bahia, essas insurreições foram nada mais, nada menos, do que a continuação das longas e repetidas lutas religiosas e de conquista levadas a efcito pelos Negros islamizados no Sudão. Arrancados do seu habitat, êsses Negros, aguerridos, valentes, conquistadores, não se sujei-

<sup>(2)</sup> Nina Rodrigues, op. cit., pág. 166.

<sup>(3)</sup> Id., ibid., págs. 61 e segs. Gilberto Freyre atribui ao padre Etienne Brasil a hipótese de que o movimento male da Bahia, em 1835, teve "aspectos que quase identificam essa suposta revolta de escravos com um desaba fo ou erupção de cultura adiantada, oprimida por outra, menos nobre" (Gilberto Freyre, op. cit., pág. 324). Ora, a hipótese de que as revoltas de escravos na Bahia tinham aspectos culturais, é de Nina Rodrigues. O ensaio falho do Padre Etienne (como aliás os seus trabalhos em geral sôbre as religiões do Negro brasileiro) não fez mais do que repetir, deturpando muitas vêzes, as idéias do mestre baiano.

taram à escravidão, no Brasil, mas não como efeito de um protesto secundário que se seguisse lògicamente à sua vida de opressão. A sua agressividade foi uma característica psico-soc al primitiva, uma herança social direta das lutas seculares de religião, que asseguraram na África o domínio do Islam. É o que chamamos hoje em técnica antropológica de "movimento contra-aculturativo".

Em todos os grupos negros, da Bahia, onde existiam Negros Haussá, a revolta existia, pode-se dizer, em estado latente. E a causa primordial era religiosa. Nos vários inquéritos procedidos sôbre essas insurreições, ficou largamente provado o aspecto religioso, de guerra santa maometana que impuls.onou os Negros sublevados. Por êsse motivo, a guerra não era conduzida somente contra os brancos, os senhores, mas também contra todos os Negros que não quizessem aderir ao movimento. No movimento de 1835, por exemplo, o inquérito apurou que alguns Negros do interior se sublevariam "no intuito de reunir-se ao maioral Arrumá ou Alumá... junto aos megros da cidade, tomariam conta da terra, matando os brancos, cabras e negros crioulos, bem como os negros africanos que se recusassem a aderir ao movimento (o grifo é meu), e só poupando os mulatos, destinados a servir de lacaios e escravos" (4). O movimento desencadeado comprovou estes propósitos: o ódio dos negros muculmanos atingiu tambem os negros crioulos, os cabras (e justamente porque o maometismo não logrou prosselitismo entre êstes) e a todos em geral que não aderiram a êles.

Embora as autoridades policiais encarregadas da repressão a êstes movimentos ignorassem o seu aspecto religioso, êste é de uma evidência meridiana: as casas de

<sup>(4)</sup> Cf. Nina Rodrigues, op. cit., pág. 79.

conspiração eram templos maometanos onde a propaganda religiosa atingiu ao auge na metade do século XIX; os donos dessas casas, e ao mesmo tempo chefes daqueles movimentos, eram alufás ou marabus, que exerciam absoluta autoridade sobre os Negros seus subordinados; os documentos apreendidos, principalmente na insurreição de 1835, eram papéis escritos em caracteres árabes, mandingas, contendo versículos do Alcorão, palavras e rezas cabalísticas, etc. (5).

Os Haussá, depois da revolução de 1813, quando foram quase totalmente massacrados e os sobreviventes deportados para a África, tornaram-se em número reduzidíssimo. Mesmo assim, unidos aos Nagôs e a outros negros, não cessaram as suas actividades revolucionárias, como provam as sublevações ulteriores.

Os Tapa foram negros Nifês ou Nupês islamizados que mais se fundiram aos IIaussá, na Bahia. Eram em número reduzido, porém. Os poucos que Nina Rodrigues conheceu, no seu tempo, deram informações precisas sôbre o seu país. Eram maometanos, e grande foi também a sua responsabilidade nos movimentos de insurreição a que nos referimos.

Dos Negros sudanêses islamizados ainda entraram na Bahia os Bornu ou Adamauá (ou Kanuri). Foram muito poucos. Conservaram os hábitos e tradições de sua terra e não se misturaram aos outros. Extinguiram-se por completo.

Outros Negros islamizados do Sudão provavelmente ainda foram introduzidos no tráfico de escravos. Faltam, porém, quaisquer informações a respeito. Parece que os escravos Galinhas, a que se referem alguns documentos

<sup>(5)</sup> Para maior desenvolvimento: Nina Rodrigues, op. cit., págs. 83 e segs...

históricos, na Bahia, e que eram os mesmos Gurunxi, Gurúnci ou Grunci, segundo Nina Rodrigues (6), eram Negros maometanos. Tudo leva a crer que sim, tendo-se em vista sua vizinhança e estreitas relações, na África, com os Haussá. Entraram aqui na primeira metade do século XIX. Nina Rodrigues ainda conheceu um pequeno grupo dêles, muito velhos já, que se reuniam no canto dos Arcos de Santa Bárbara, na Capital baiana, ocupados em tecer cestos e chapeus. Os Galinha, como informa Braz do Amaral (7), eram máus escravos; altivos e insubmissos, suicidavam-se com freqüência. Parecem ter sangue hamítico.

A cultura maometana foi ainda introduzida no Brasil pelos Negros escravos de descendência hamito-semítica. Destes, destacaremos dois grupos gerais, que desempenharam alguma influência entre nós: os Mandinga e os Peuhl.

Os Mandinga (8) constituem na África um imenso grupo que ocupa no Senegal grande parte da região entre o Atlântico e o Alto-Níger. A sua história é complexa e agitada. Eles compreendem grandes e importantes tribos como os Malinke, os Kassonke, os Bambara, os Soninke, os Diula, etc.

<sup>(6)</sup> Nina Rodrigues, op. cit., pág. 167,

<sup>(7)</sup> Braz do Amaral, loc. cit., pág. 683. — Para uma discussão sôbre os Galinha: A. Ramos, op. cit., págs. 425-426.

<sup>(8)</sup> O país dos Mandingas é chamado pelos seus habitantes: mandeng, maneng, mande, mane, manding, maning, mandi, mani; pelos Soninkâ: mande, mandi; pelos Bambara e D'ula: mani e mane; pelos Peuls e seus vizintos: malle, mallel, mali e melli; pelos Bérberes: mel e mellit; pelos Árabes: melal e malel (Vide Henri Labouret, Les Manding et leur langue, Paris, 1934, pág. 28).

Eles possuem o sufixo comum nke, de nacionalidade. Alguns autores pretendem, como já vimos, que a denominação original seria mali-nke, o povo de mali, o hipopótamo. Outros, como Delafosse, sugerem que a etimologia exata seria ma-nde, "descendente da mãe", evocando a transmissão por linha materna. Seja como for, os mandingas são um povo africano de origens ainda não completamente determinadas. Braquicéfalos, ao contrário da dolicocefalia que é o apanágio dos verdadeiros negros, os Mandingas parecem resultar, como supõe Haddon (9), de uma mestiçagem de Negros com Hamitas procedentes do vale do Ni'o. Pode-se pensar também como outros autores que êles resultam da mistura de Negros com Semitas da África do Norte,

Já nos fins do século XIX e comêço do XX não existia na Bahia nenhum Negro propriamente Mandinga, como verificou Nina Rodrigues, que soube apenas da existencia de alguns Negros Solimas (Solinkas, Soninkes?). Mas os têrmos mandinga, mandingueiro, sobreviveram no Brasil, no sentido de feitiço, feiticeiro, o que lembra as mandingas, os amuletos e as práticas mágicas dêsses ne-

gros maometanos (10).

Os Peuhl (Fulah, Felatah, Fulbe, Filanin...) constituem até hoje um problema etnológico. Ocupam tôda a região da África do Norte, que vai do Alto Niger ao Senegal. "De origem malaio-polinésica para D'Eichtal, bérbere, para outros, ou descendentes dos antigos egípcios, para terceiros, de onde derivam até o nome Fellahs Fellatahs), o certo é que foram nômades, pastores de pequenas instalações, grandes guerreiros, com extraordinário poder de adaptação. Assimilaram fàcilmente o islamismo no meio do século XVIII e foram um dos fatores prin-

<sup>(9)</sup> Cf. H. Labouret, op. cit., pág. 29.
(10) Sôbre os Mandinga: A. Ramos, op. cit., págs. 417-421.

cipais da sua propagação no Sudão. Amalgamaram-se com vários povos sudanêses e desta fusão resultou uma grande diferenciação entre êles próprios. Assim é que muitos viajantes os deram como negros, ao passo que outros, como negros com traços europeus: cabelos menos encarapinhados, feições menos grosseiras e até a coloração da pele mais clara. Foi desta côr da pele que surgiram as denominações: negros fulas, côr fula, para designar os negros de coloração epidérmica mais, clara, no Brasil, quer tenham sido de descendencia fulah ou não. E' difícil apurar os negros felatahs vindos para o Brasil, com o tráfico, tão fusionados estavam êles no Sudão..." (11).

A cultura maometana foi portanto introduzida no Brasil pelos Negros sudaneses e hamito-semitas. Os maometanos tomaram entre nos a denominação geral de malês. Foram aventadas várias et mologias para o nome (12). Mas é evidente que malê nada mais é que o próprio termo que, como vimos, os Peuhl, os Bérberes e o Arabes davam

<sup>(11)</sup> Arthur Ramos, O Negro Brasileiro, 2.ª ed., pág 80. — Para maiores desenvolvimentos: A. Ramos, Intr. à Antr. Bras., 1.º vol., págs. 414 e segs. A origem hamita dos Peuhl parece hoje definitivamente provada.

<sup>(12)</sup> Braz do Amaral supôs, por exemplo, que malê derivasse de má lei, isto é: os que não seguem a bôa lei, a lei de Deus (loc. cit., pág. 671). O Padre Etienne Brasil, que escreveu ensaios tão confusos sôbre as religiões negras, foi descobrir a significação de "pedagogo" para o termo mali (Os malês, Rev. do Inst. Hist. e Geogr. Bras. t. LXXII, pág. 73), quando se sabe que mali ou mani é um radical bambara que quer dizer hipopótamo. Nina Rodrigues foi quem mais se aproximou da verdadeira etimologia quando escreveu que Malê era uma corruptela de Melle, Mellé, Mali ou Malal (Op. cit., pág. 104).

aos mandingas (malle, mallel, mel, melal). E a prova disso é que o termo malê tinha para os verdadeiros maometanos uma significação pejorativo o que explica uma observação de Castelnau, um francês que residiu na Bahia nos meiados do século passado, a que já fiz referência no "O Negro Brasileiro" (13): "...on designe sous le nom de Malais (sic) tous les infidèles, c'est-à-dire tous ceux qui ne sont pas mahométans".

O termo muçulmi é também empregado entre os Negros baianos, com as corruptelas: muçulumi, muçurumi, muxurumim, muçuruhi, que registei mas macumbas do Rio. Os malês ou muçulmis (chamados no Rio alufás) são adeptos de um islamismo sui-generis, inteiramente deturpado por aluviões fetichistas. As práticas do seu culto estão hoje quase desaparecidas (14). Adoravam a Allah e a Olorun-uluá (sincretismo de Olorun e Allah). Os verdadeiros malês, eram monoteistas não admitindo culto a imagens ou ídolos.

Apesar disso, não se separavam dos seus talismas ou mandingas: eram tidos por isso como grandes feiticeiros, mandingueiros, admirados e temidos pelos outros (15). Essas mandingas eram, na maior parte, fragmentos ou versetos do Alcorão, escritos em caracteres árabes, em pedaços de papel, em pequenas tábuas, ou em outros

<sup>(13)</sup> Francis de Castelnau, Renseignements sur l'Afrique Centrale, etc., d'après le rapport des nègres du Soudan, esclaves à Bahia, Paris, 1851, pág. 12; — Arthur Ramos, op. cit., pág. 79.

<sup>(14)</sup> Vide Arthur Ramos, O Negro Brasileiro, 2.ª ed., págs. 82 e segs..

<sup>(15)</sup> O professor Jacques Raimundo, em crítica ao "O Negro Brasileiro", contraditou, a mim e a Nina Rodrigues, afirmando que os malês ou muçulmis não eram levados a práticas de feitiços ou bruxedos (J. do Com., 3.2.1935). É desconhecer a etnografia religiosa dos negros islamizados. Na própria África, segundo o testemunho dos pesquisadores, o islamismo dos negros

objetos que êles guardavam como gris-gris. Nina Rodrigues reproduziu vários dêsses documentos. Recentemente Edison Carneiro me enviou da Bahia um caderno todo escrito em caracteres orientais e pertencendo provàvelmente a negros malês.

O Grão-sacerdote dos malês é chamado lemano, lemane ou limano (corruptelas de El iman). E' êle o chefe supremo, senhor das práticas do culto e dos segredos das mandingas. Nas cerimônias religiosas é assistido por um acólito, o ladane ou ladano.

Os sacerdotes comuns têm a designação de alufás, nome que no Rio tomou um significado extenso, como sinônimo de malês. Há ainda os conselheiros ou juízes, os xerifes, geralmente pessoas idosas, cujos conselhos são procurados pelos negros maometanos.

A oração ou salah (de onde a expressão fazer sala, usada pelos negros malês), segundo os preceitos islamistas devia ser praticada cinco vezes por dia. Eis como a descreve Manuel Querino (16): "Recolhiam-se (os malês) cedo aos seus aposentos de dormir, pois que, em geral, o africano não se expõe ao sereno; e às quatro horas da manhã levantavam-se para fazer sala que é a oração, da manhã e da noite. Praticavam esta cerimônia por êste modo: sem trocar palavra com alguém, lavavam o rosto, as mãos, a planta dos pés, sentavam-se n'água, vestiam camisa comprida, calças, enfiavam na cabeça um gorro com borla caída, tudo de algodão, bem alvo, e, munidos de um rosário — Têcêba — de cinqüenta centíme-

sudanêses é enxertado de crenças fetichistas. A mentalidade dos grupos atrazados não podia alcançar as abstrações da teologia maometana. O sincretismo da religião negro-muçulmana com os cultos negro-fetichistas já existia na própria África. Com muito maior razão no Brasil.

<sup>(16)</sup> Manuel Querino, loc. cit., pág. 669.

tros de comprimento, tendo noventa e nove contas grossas de madeira, terminado por uma bola em vez de cruz, davam começo à oração, de pé, sôbre uma pele de carneiro. "Os homens colocavam-se à trente e as mulheres

"Os homens colocavam-se à trente e as mulheres após. Quando rezavam pelas contas menores de seu rosario, conservavam-se sentados; passando as maiores, equivalentes aos padre-nossos, levantavam-se. Nessa occasiao,
com as maos apertas e tendo o corpo inclinado, em demonstração de reverencia diziam: Aliah-u-acubaru—
(Louvores a Deus). Em seguida, levantavam os olhos
para o aito e os baixavam com um gesto de saudação; com
as mãos sobre os joeinos faziam sinal de continencia com
a cabeça: proferiam algumas palavras e sentavam-se de
lado, continuando a rezar pelas contas menores.

"Quem podia, etetuava esse exercicio cinco vezes ao dia: primeiro — Açuva; segundo — Ai-ta; terceiro — Au-a-sari; quarto — Au-mangariba; quinto — Avixá. Finanzaram a oração dizendo: Au-ramudo-li-lai (Louvor ao Senhor do Universo). A qualquer ato que o Malé tinha que praticar anteceda a expressão Bi-si-mi-lai (Em nome de Deus clemente e misericordioso). Terminada a oração cortejavam-se uns aos outros, dizendo: barica-da subá — (Deus lhe dê bom dia).

"O lugar em que se pratica êsse ato chama-se — Ma-ça-la-si — (Oratório ou capela)".

Apesar da proibição do islamismo, os malês pelas razões que já apontámos, tinham as suas práticas mágicas, evocando os espíritos (aligenum), fazendo idanas e mandingas. Costumavam escrever numa tábua de madeira, lavando-a depois com água que infundia virtudes poderosas em quem a bebesse. Dependuradas ao pescoço, traziam ainda orações, acompanhadas do signo de Salomão, acondicionadas numa pequena bolsa, que possuía o poder de contra-feitiço.

A missa dos malês ou sará era celebrada pos grandes dias solenes. O limaño dirigia as rezas, com o seu tecebá ou tessubá, ao tempo em que fazia gestos litúrgicos, enquanto o côro de mulheres pronunciava, de quando em vez: "Bisimilai!"

Os ritos funerários, hoje desaparecidos, foram outrora muito praticados pelos malês. Ao morrer um Negro malê, os seus companheiros vestiam-no de modo característico, deitavam o cadaver de lado, no caixão, fazendo o enterramento segundo "a lei dos brancos". A festa dos mortos, observava por Melo Moraes filho e transcrita no "O Negro Brasileiro" (17) foi evidentemente outro rito funerário de origem malê.

Os Negros islamizados conservaram no Brasil várias instituições culturais, que pouco a pouco foram desaparecendo, devido ao isolamento em que se acantonaram. Na Bahia, êles viviam segregados dos outros. Tinham hábitos de vida austeros e dentro das suas casas procuravam observar o mais estritamente possível os preceitos do Alcorão. A ladeira do Taboão, o largo do Pelourinho, a ladeira do Alvo, etc., na Bahia foram por muito tempo, os redutos de negros haussás islamizados. Os negros malês conservavam dentro de suas casas, a indumentária do Sudão maometano: a túnica branca (abadá ou camisú), o gorro (filá), de onde pende longa faixa branca... Os sacerdotes (lemanos e alufás) traziam ainda o tecebá, já referido. As mulheres usavam turbantes (rodilhas) e panos da Costa vistosos, saias rendadas, chinelinhos, etc., indumentária esta já associada com ou-

<sup>(17)</sup> Arthur Ramos, op. cit., págs. 92 e segs..

tras tradições da Costa dos Escravos, e que passaram a caracterizar o tipo da "baiana".

Esses Negros continuaram na Bahia, os hábitos e tradições do Sudão islamizado. Além das práticas do culto, já descritas, observavam ainda a circumcisão ou Kola que praticavam aos dez anos de idade. Só não podiam realizar a viagem a Meca. Mas não esqueciam a época do assumy ou jejum anual. A festa do assumy coincidia com a do Espírito Santo dos católicos e durava tôda uma lunação. O tabu alimentar era rigorosamente observado neste período: só podiam comer inhame cozido com azeite de dendê, arroz pisado com água e açúcar, ou leite e mel de abelhas. As refeições eram feitas às quatro horas da madrugada e às oito da noite. Terminava o jejum por uma grande festa, em que trocavam presentes ou saká. Sacrificavam neste dia um carneiro, terminando a festa por uma salah pública.

O casamento malê era chamado amurê. Eis como o descreve Querino, acrescentando algumas notas relativas à sua vida conjugal:

"Depois de tudo combinado, os noivos, padrinhos e convidados dirigiam-se, no dia aprazado, à casa do sacerdote. Aí reunidos, após ligeira pausa, o Lemane falava aos nubentes, inquerindo se o casamento era da livre vontade dos contraentes, aconselhava-os a que refletissem maduramente para que não houvesse arrependimento futuro. Decorridos alguns instantes cada cônjuge res pondia que o casamento era de seu gosto e de expontânea vontade. Ato contínuo, a noiva, vestida de branco, trazendo o rosto coberto por veu de filó, e o noivo de bombachas, no estilo turco, entregava uma corrente, e aquela colocava num dos dedos do noivo um anel, ambos de prata — era a aliança, — dizendo um ao outro Sadáca do Alambi — que quer dizer — (Ofereço-vos em nome

de Deus). Ajoelhavam-se e o Lemane dava comêço à cerimônia, dizendo os deveres de cada um; depois, exortava-os a que procedessem bem, sem discrepância de suas obrigações. Por fim, erguiam-se os nubentes e beijavam a mão do sacerdote. Estava assim o ato concluído, retirando-se todos para a casa do banquete. Aí, sentados, a noiva adiantava-se até o meio da sala, batia palmas, recitava uma canção e voltava ao seu lugar. Seguia-se o jantar de bodas, constante de galinhas, peixes, frutas, etc., com exclusão de bebidas alcoólicas.

"A união conjugal entre os Malês era um verdadeiro culto, observado com rigor, do mesmo que a amizade fraternal. O Malê indigente não estendia a mão à caridade publica; os parceiros cotizavam-se e o amparavam...

"...A mulher que faltava aos deveres conjugais ficava abandonada de todos, ninguém a cortejava; mas, nem por isso, o marido podia tocá-la.

"A esposa infiel, apenas, se permitia ausentar-se de casa, à noite, acompanhada por pessoa de confiança do marido" (18).

Os malês falavam as línguas dos seus países respectivos, mas enxertadas de têrmos árabes deturpados. Or haussá, o anúri, o tapa e outras línguas dos grupos mandê, felupe, bornun, etc., foram assim misturadas num amálgama quase irreconhecível. No seu tempo, ainda Nina Rodrigues poude recolher um pequeno vocabulário de algumas dessas línguas sudanêsas. Hoje, estão completamente desaparecidas. Só existem sobrevivências nas fórmulas e orações dos cultos e das mandingas. Como também a escrita, com caracteres árabes. Eis dois frag-

<sup>(18)</sup> Manuel Querino, loc. cit., pág. 692.

mentos dessa língua deturpada, colhidos por Manuel Querino (19):

Ali-ramudo lilái Rabili alamina A ramano araini Maligui iáu midina Ia canan aludo Oiá canan cita-ino Errê diman cirata Ali mucitaquino Cirata alazina Ani-amutá alê-im Gair-le-manaalobê A lei-v-uá-la-lolina Cula-ús Bira binance Maliqui nance Illa-v-nance Mincherili-uá sua cili Aman-cilazi Iú a suisso Fi-sudunance Mina alijamante O-nanoi

Em certas fórmulas e saudação ainda os Negros baianos conservam expressões empregadas pelos malês. Mas a cultura negro-maometana não criou raízes no Brasil. O pequeno número dos seus representantes operou o progressivo desaparecimento da sua cultura. Os Negros islamizados não se misturaram com os outros, a não ser em certas formas do sincretismo religioso. Isolados, altivos, insubmissos, reagiram à escravidão. Promoveram revoltas freqüentes e odiavam os seus próprios companheiros de infortúnio, não-maometanos, a quem consideravam inferiores.

<sup>(19)</sup> Id., ibid., pág. 669.

Creio que já hoje não existem cultos malês organizados. E muito menos outras tradições malês de que restam apenas pequenas sobrevivências (por exemplo as "linhas" de Muçurumim das macumbas cariocas e outras sobrevivências baianas). O estudo da cultura negromuçulmana constitui hoje uma página histórica, no Brasil.

### CAPÍTULO XV

### AS CULTURAS BANTUS

Antes dos trabalhos de Nina Rodrigues, a quase totalidade dos nossos historiadores, sociólogos e linguistas julgava serem exclusivamente bantus, os povos negros introduzidos no Brasil. E ainda hoje, por influências desses pesquisadores, principalmente os linguistas, ainda há quem discuta uma supremacia bantu em lugar da sudanêsa, para os Negros escravos aqui entrados.

Já mostrei, em varios lugares a sem-razão dessa discussão bizantina. Houve culturas sudanêsas, como houve culturas bantus no Brasil. O exclusivismo de Nina Rodrigues não deve ser substituído por outro exclusivismo. E se nós possuimos poucos documentos históricos do tráfico, o estudo das culturas negro-brasileiras sobreviventes vem até certo ponto resolver a questão. Foi o que Nina Rodrigues fez em relação às culturas sudanêsas e o que eu próprio continuei em relação àquelas e às bantus, corrigindo assim o método puramente histórico.

Até então o contingente linguístico havia sido, estudado com relação aos povos bantus. E no entanto há ainda hoje sobrevivências de outros aspectos de sua cultura: religiões, folk-lore, cultura material...

Spix e Martius (1) julgaram serem bantus os povos negros introduzidos no Brasil. Estes povos seriam os

<sup>(1)</sup> Spix e Martius, Reise in Brasilien, cit., por Nina Rodrigues, op. cit., pág. 33.

Congos, Cabindas e Angolas, da Costa Ocidental da África Meridional e Macuas e Angicos, da Contra-Costa. Os autores que se lhes seguiram, incidiram no mesmo exclusivismo.

Sílvio Romero, na sua História da literatura brasileira (2) escreveu: "A estatística mostra que o povo brasileiro compõe-se atualmente de brancos arianos, índios guaranís, negros do grupo bantu e mestiços, etc."... Outros ainda eram mais inexatos como, por exemplo, o Dr. Sá Oliveira que julgou terem provindo dos cafres, os Negros introduzidos no Brasil com o tráfico de escravos.

Apenas um ou outro autor, um Visconde de Porto Seguro, um João Ribeiro... se referiram a Negros provenientes da Guiné, ao lado de Negros do Congo, de Moçambique, etc. (3)

Completando as indicações de Spix e Martius, Nina Rodrigues assinala as seguintes procedências de Negros bantus: "a) negros de Angola ou Ambundas, dentre os quais se destacam nas tradições dos nossos africanos os Cassanges, Bángalas ou Imbángalas, e em que talvez os modernos Dembos sejam os Tembas de Spix e Martius; b) os negros Congos ou Cabindas, procedentes do estuário do Zaire; c) os negros de Benguela, de que só conhecemos esta designação regional e nenhum dos nomes de tribos mencionados por Martius; d) os negros de Moçambique, em que foram bem conhecidos os Macúas, mas não encontro vestígios dos que êles chamam Anjicos" (4).

<sup>(2)</sup> Cf. N. Flodrigues, op. cit., pág. 34.

<sup>(3)</sup> Visconde de Porto Seguro, História Geral do Brasil, t. I, pág. 221; — João Ribeiro, História do Brasil, 5.ª ed., 1914, págs. 245-247.

<sup>(4)</sup> Nina Rodrigues, op. cit., pág. 178.

Essas quatro divisões bantus propostas por Nina Rodrigues podem ser resumidas a duas procedências gerais: a) Negros angola-conguenses; b) Negros da Contra-Costa. Se tomarmos como estudo a Angola Portuguêsa atual, vemos que ela possui representantes não só de antigos elementos congolêses (quissamas, libôlos, gingas), como tambem de hotentotes (mucuissos, mugangalas) e cafres (mucurocas, mundombes, mutumbes, munanos, bailundos, ganguelas...). De outro lado, na Contra-Costa temos, entre os povos moçambiques: ba-rongas (landis), batongas, ba-shopes, ba-sengas, ba-angonis, macuas e ajauas (5).

Como são inúmeras as regiões, tribos, designações étnicas, etc., dos Negros da área bantu, explica-se a grande var edade de denominações para os Negros provenientes desta vasta região. Assinalemos as principais.

Nina Rodrigues diz só haver encontrado na Bahia "uns três Congos e alguns Angolas", acrescentando apenas saber "que moram alguns negros austrais em pequenas roças nas vizinhanças da cidade em Brotas, no Cabula" (6). E' estranhavel essa confusão do mestre baiano, pois tenho elementos para acreditar que, mesmo na Bahia, onde foi influente a cultura sudanêsa, entraram Negros bantus em grande número. E aí estão, ainda hoje, certas sobrevivências culturais a confirmarem esta suposição: religiões (culto de gambi, linhas de Angola, sincretismo com o espiritismo como nas macumbas do Rio...), folk-lore (contos de Kibungo, certos festejos

<sup>(5)</sup> Arthur Ramos, Negros bantus no Brasil, Conf. na Soc. Luso-Africana do Rio de Janeiro, a 22 de junho de 1936. — Para um estudo detalhado das tribos e culturas bantus, vide A. Ramos, Introd. à Antrop. Bras., 1.º vol., cap. XVII, págs. 433 e segs..

<sup>(6)</sup> Nina Rodrigues, op. cit., pág. 174.

populares dos Congos ou Cucumbis, capoeiras, etc.), sobrevivências linguisticas...

O Angola, então, foi elemento de valor, na Bahia. Foi um dos tipos que mais se adaptaram: o Angola—escreve Querino—"deu o tipo do capadócio engraçado, o introdutor da capoeira" (7). E em outro lugar: "O Angola era, em geral, pernóstico, excessivamente loquaz, de gestos amaneirados, tipo completo e acabado do capadócio e o introdutor da capoeiragem, na Bahia" (8). As informações de Braz do Amaral são interessantes neste particular:

"Consideráveis porções de escravos desembarcaram nos portos do Brasil, vindos de Angola, e os elementos étnicos dêste povo aí estão em múltiplos tipos de gente

do nosso país.

"Altos, mais delgados do que os outros africanos, mais fracos fisicamente, parece dêles descenderem numerosos indivíduos aqui, na Bahia, no Rio de Janeiro e Pernambuco, onde são conhecidos com o nome de capadócios, capoeiras, etc.

"Eles tinham defeitos que não são comuns aos outros africanos, mas que são muito frequentes nos nossos

crioulos e mestiços.

"Os Angolas eram conhecidos por loquazes, imagino-os, indolentes e insolentes, sem persistência para o tra-balho, férteis em recursos e manhas, mas sem sinceridade nas cousas, muito fáceis de conduzir pelo temor dos castigos, e ainda mais pela alegria de uma festa, mas também voltando as costas ao receio, desde que êle não estava iminente, pouco cuidadosos da responsabilidade que se lhes confiava, entusiasmando-se por qualquer assunto e

<sup>(7)</sup> Manuel Querino, loc. cit., pág. 672.

<sup>(8)</sup> Id., A Bahia de Outr'ora, Bahia, 1922, pág. 61.

fazendo chacota dêle pouco depois, mostrando ter grande predileção pelo que é reluzente e ornamentado, como todos os povos de imaginação viva e ligeira.

"Muitos usavam argola pequenina na orelha esquerda, costume ainda hoje seguido pelos mestiços que se fazem passar por valentes.

"Por estas qualidades não eram bons escravos para o campo e preferiam-os para os serviços de casa, como os romanos preferiam os escravos gregos e orientais, por motivos análogos para êles, a corrupção e a sensualidade.

"O senhor Oliveira Martins calcula que, só de 1575 a 1591, vieram para o Brasil cerca de 50 mil pretos angolas.

"Esta corrente não cessou, porque sempre se acham referências aos escravos Angolas nos documentos da colônia.

"Novo Redondo ao Norte de Benguela e ao sueste de São Paulo de Loanda, foi um dos portos mais frequentados pelos navios que do Rio de Janeiro e da Bahia iam para a costa da Angola fazer o resgate de escravos, levando aguardente, tabaco, facas e missangas, pólvora, chumbo e fazendas, pelo que se pode considerar este lugar um dos grandes mercados de escravos na costa africana" (9).

Os Cabindas a que se refere, em outro ponto, Braz do Amaral são os mesmos Congos, que vieram para o Brasil intimamente ligados aos Angolas, tendo o perfil ântropo-psicológico quasi idêntico e cultura equivalente aos dêstes.

<sup>(9)</sup> Braz do Amaral, loc. cit., pags. 675-676.

Pela primeira vez, no "O Negro Brasileiro" (10), identifiquei a procedência angola-congolêsa para a maior parte das macumbas do Rio de Janeiro e algumas da Bahia. Os nossos estudiosos apenas haviam acentuado a contribuição lingüística de origem bantu, não realizando nenhuma pesquisa sistematizada com relação às outras formas de cultura.

No que concerne à religião e cultos, apenas referências incidentais eram encontradas em alguns estudiosos. No Animismo Fetichista, Nina Rodrigues escrevia em 1900: "debalde procurei, entre os afro-baianos, idéias religiosas pertencentes aos negros bantus" (11).

E só em trabalhos posteriores, principalmente no ensaio sobre o quilombo dos Palmares, Nina Rodrigues indentificou as expressões Zambi, Gane, Iomba, Gana Zona, Ganga Zumba, como sendo derivadas do quimbundo (12).

Na sua memória "O negro na música brasileira" Luciano Gallet fez uma rápida descrição do culto dos cambindas, que "adoram as pedras, os paralelepípedos e as lascas de pedra", acrescentando que "prestam um culto especial à flor do gira-sol, que representa a lua", reunemse em sessões, chamadas macumbas "e aí invocam seus santos: Ganga-Zumba, Cangira-mungongo, Cubango, Sinhá-renga, Lingongo e outros" (13).

Ora, é fácil de ver-se que os cambindas a que se refere aquêle musicólogo e folk-lorista são as congos ou cabindas; os nomes das suas divindades são têrmos deri-

<sup>(10)</sup> Arthur Ramos, O Negro Brasileiro, 2.2 ed., págs. 99 e segs.

<sup>(11)</sup> Nina Rodrigues, O animismo fetichista dos negros baianos, Rio, 1935.

<sup>(12)</sup> Id., Os Africanos no Brasil, cit., pág. 189.

<sup>(13)</sup> Luciano Gallet, Estudos de Folclore, Rio, 1934, pág. 58,

vados do quimbundo e assim podemos concluir pela procedência bantu daquele fragmento de cerimonial descrito.

Esta identificação foi realizada, num sentido amplo, nas minhas pesquisas nas macumbas do Rio (1934) e hoje os estudiosos da etnografia negra já falam comumente em religiões e culto de "procedência bantu", em macumbas de "origem angola-conguense", em sincretismos "gêge-nagô-bantu", etc. As pesquisas atuais de Edison Carneiro (14) vêm confirmar inteiramente as identificações propostas no "O Negro Brasileiro" e no "O Folklore Negro".

Nas religiões e cultos dos povos bantus, há a crença num deus supremo, criador do universo, que toma vários nomes, segundo a região (Nzambi, Marimo, Reza, Mo-

lungo, etc.).

Em Angola, o deus supremo tem o nome de Nzambi ou Zâmbi (15) e no Congo, Nzambiam-pungu ou Zambiampungu. Estes termos sobreviveram no Brasil. Nas macumbas cariocas, conhecem os negros, Zâmbi, Ganga Zumba ou Gana Zona (ngana Zâmbi, o senhor Deus).

Dos santos do céu Zâmbi é maior Éh! É com Nossa Senhora!

Registei numa macumba de Niterói.

<sup>(14)</sup> Vide Edison Carneiro, op. cit., págs. 87 e segs., e Negros Bantus, Rio, 1937, passim. — Para uma revisão mais recente das sobrevivências bantus no Brasil, vide A. Ramos, O Negro Brasileiro, 2.ª ed., págs. 131 e segs. (pesquisas nas macumbas do Rio e Niteroi) e Introd. à Antr. Bras., 1.º vol., págs. 464 e segs.

<sup>(15)</sup> Não confundir Zâmbi (deus) com sumbi (espírito). Neste engano tem incidido a maior parte dos nossos estudiosos, o que deu lugar à confusão dos nomes atribuídos ao rei dos Palmares (Vide nota 121 in O Negro Brasileiro, 2.ª ed., pág. 105).

O Zâmbi-ampungu congolês também chegou até nós, muito deturpado. Nos festejos dos Congos, nas quadras colhidas por Pereira da Costa e Gustavo Barroso, vou encontrar os termos Zambiapungo e zamuripunga, não identificados por aqueles folk-loristas. Em alguns candomblés baianos registei as formas zambiapongo, zambuipombo e zambe o pombo (16):

Lemba ô lembá Lembá de canaburá Zambiapongo no coporolá etc.

Queremo que eu anda Olha o tempo amuangai Quê quê me qué umbanda Zampiupombo me qué umbanda

## E Edison Carneiro, mais recentemente (17):

Alembá Zaniapombo para kê nan!

Os Negros brasileiros, contudo, já não sabem o significado ou o valor de Zâmbi-ampungu. De alguns, ouvi, apenas que Zâmbi ou Ganga Zumba é o "maior dos santos", mas não sabem como êle é, nem como pode ser adorado. A mesma cousa aconteceu com o Olorun dos nagôs.

Cariapemba é um espirito de origem angola-conguense, que passou ao Brasil. Era um demônio que perseguia os escravos e penetrava-lhes no corpo, às vezes. Os

<sup>(16)</sup> Arthur Ramos, op. cit., págs. 105 e segs.

<sup>(17)</sup> Edison Carneiro, op. cit., pág. 95,

Negros chamavam a esta possessão mutu guá Cariapemba, como lembra Pereira da Costa (18).

Entre os povos bantus, há uma série infindável de outros deuses e espíritos, bons e maus. São representados em Angola, por pequenos pedaços de madeira ou marfim, grosseiramente esculpidos, a que dão o nome de iteques. Os feiticeiros, ou quimbandas, trazem dependurados ao pescoço êsses iteques e nada fazem sem êles.

Nas macumbas brasileiras, algumas dessas entidades ainda são encontradas, embora sem as características primitivas, que foram esquecidas. Uma das mais freqüentes, e que ouvi nos cânticos das macumbas é Calunga, sôbre cuja exegese etnográfica já me estendi largamente (19). Basta recordar que Calunga era primitivamente o mar, em Angola. Mas, como é representado por uma figurinha de madeira, passou ao Brasil com o significado lato de boneco, o que explica o caso da calunga ou boneca dos maracatus (20).

O culto dos espíritos, que em Benguela tem mesmo uma verdadeira organização espírita, Orodére, tão bem estudada por Augusto Bastos (21), passou quase que completo ao Brasil. A crença no sumbi é generalizada entre nós; o sumbi é um fantasma que vagueia pelas horas caladas da noite. Não deve ser confundido com o Zâmbi, deus. O nosso sumbi seria, assim, muito semelhante ao

<sup>(18)</sup> Pereira da Costa, Folk-lore Pernambucano, Rev. do Inst. Geogr. e Histórico Brasileiro, LXX, 1907, parte II, pág. 71.

<sup>(19)</sup> Arthur Ramos, op. cit., págs. 109 e segs.; — Id., O Folk-lore Negro, cit., págs. 99 e segs.

<sup>(20)</sup> Id., O Folk-lore, etc., pág. 100; — Mário de Andrade, Maracatú, O Espelho, Rio, junho, 1935.

<sup>(21)</sup> Augusto Bastos, Traços gerois sôbre a etnografia do distrito de Benguela, Bol. da Soc. de Geogr. de Lisboa, 1908, págs. 157 e segs...

sombie haitiano, fantasma com aparência de vida. Calundu (Kilundu) é outro espirito indeterminado, que acomete de preferência as mulheres. No Brasil, tomou uma significação lata a que alguns linguistas já se referiram. Estar com os seus calundús "é uma espécie de spleen e de neurastenia plebéia, que do povo negro passou aos brancos", anotou João Ribeiro (22).

"O culto dos mortos e dos antepassados, — já escrevi (23) — dos deuses lares, entidades benfazejas e malfazejas, a crença na transmigração das almas, o totemismo, originaram práticas fetichistas especiais, muito aproximadas das do atual espiritismo e, como tais, pas-

saram ao Brasil".

O Grão sacerdote dos angola-conguenses, o Quimbanda (ki-mbanda) passou ao Brasil com os nomes de Quimbanda e seus derivados umbanda, embanda e banda (do mesmo radical mbanda), significando ora feiticeiro ou sacerdote, ora lugar da macumba ou processo ritual.

Em Angola, o Quimbanda preside a todas as cerimônias do culto, e desempenha ainda funções sacerdotais. Dita preceitos que são observados como verdadeiros tabus. E' a quigila, preceito proibitório de atos ou alimentos. Sobreviveu no Brasil, com a significação de repugnância, horror, desconfiança, etc., e daí as expressões: quigila, quizila, inquizilar... (24).

No Brasil, o Embanda perdeu muito do seu prestígio e não conseguiu se impor como o babalaô yoruba. Tem apenas a função de chefe de macumba, secundado por um auxiliar ou acólito, o cambone ou cambondo. Por

<sup>(22)</sup> João Ribeiro, A língua nacional, Rio, 1933, págs. 117 e segs.

<sup>(23)</sup> Arthur Ramos, O Negro Brasileiro, cit., pag. 113.

<sup>(24)</sup> João Ribeiro, op. cit., pág. 122.

influência dos cultos gêge-nagôs, o Embanda é também chamado pai de terreiro, ou de santo, e os iniciados, filhos e filhas de santo.

O sincretismo com o catolicismo e espiritismo é hoje a regra geral nas macumbas de procedência bantu. Nas macumbas cariocas, o Embanda inicia as cerimônias com a benção à assistência e a invocação ao santo protetor. Os médiuns (assim chamados por influência do espiritismo) são dispostos em duas filas, mulheres à esquerda, homens à direita. A cerimônia tem o nome de linha ou nação, de acôrdo com o santo ou nação a que pertence a macumba. Assim há a linha da Costa, a linha de Umbanda, a linha do Congo, a linha de Cabinda, etc. Os varios sincretismos permitem "trabalhar" com a linha de caboclo, a linha de Muçurumim, a linha de Mina, etc. (25).

Por influência cada vez maior do espiritismo, as macumbas de procedência bantu têm-se transformado ràpidamente. Em muitas, já existe pouca diferença das mesas dos consultórios de baixo espiritismo das camadas atrazadas da população carioca... Por isso, as macumbas cedem pouco a pouco o lugar aos consultórios dos "Pai Joaquim" e de quantos videntes e conselheiros pululam pelos vários centros da população...

Dança e música de influência angola-conguense saíram das macumbas e se estenderam pelas festas profanas. Dos instrumentos musicais negro-brasileiros, que reconhecem a procedência da África bantu, temos em primeiro lugar os tambores, um pouco diferentes dos ataba-

<sup>(25)</sup> Para maiores detalhes vide Arthur Ramos, O Negro Brasileiro, págs. 121 e segs.,

ques yorubas. Os tambores de origem angola-conguense não têm o couro distendido por cordas e cunhas. A sua fabricação é mais simples. Registei no Estado do Rio, os chamados tambores de jongo, com duas variedades principais: os maiores, tambus e os pequenos a que dão o nome de candonqueiros (26).

Entre os tambores de origem bantu temos ainda o Ingono de Pernambuco e outros Estados do Norte, e que alguns estudiosos julgaram erradamente ser o nome de um deus ou fetiche. Já demonstrei que o ingono (tambem chamado ingomba) nada mais é do que o ngomba ou angomba conguense, descrito pelo padre Cavazzi ou o angoma dos Lundas, referido pelo major Dias de Carvalho (27). Além do ingono, há ainda o zambê, que é um ingono menor, e que deu origem à dansa côco de zambê, usado em alguns Estados do Nordeste.

A cuica, já tão conhecida hoje em quase todo o Brasil, entrando mesmo na constituição de nossos conjuntos orquestrais típicos, é a mesma puita angola-conguense, que toma outros nomes como roncador, fungador e socador, no Maranhão e Pará (28).

O urucungo, tambem chamado gôbo, bucumbumba e berimbau-de-barriga, é o mesmo rucumbo dos Lundas. Hoje, na Bahia, os negros capoeiras (de Angola) usam o berimbau ou gunga. Edison Carneiro que estudou recentemente os jogos capoeira entre os negros baianos assim descreve êsse instrumento:

"O berimbau nada mais é do que um arco de madeira, vibrado por uma vareta. A esse arco se junta a me-

<sup>(26)</sup> Vide Arthur Ramos, O Folk-lore Negro do Brasil, pág. 155.

<sup>(27)</sup> Id., ibid., pág. 155.

<sup>(28)</sup> Id., ibid., pág. 155.

tade de uma cabaça, presa a êle por um cordão que atravessa o fundo da mesma.

"A parte ôca da cabaça serve de caixa de ressonância, ligada ao peito do tocador. Este instrumento chama-se, na Bahia, berimbau ou gunga. Antigamente, havia outra espécie de berimbau, o berimbau-de-barriga, no qual, em vez de se ligar ao corpo, a cabaca — cabaca inteira, - ficava dependurada da extremidade superior do arco. O tocador segura o instrumento com a mão esquerda, três dedos na extremidade inferior do arco e os outros mantendo, em posição horizontal, uma moeda de cobre, que se encosta à corda de vez em quando. E, na mesma mão (direita) que empunha a vareta. o tocador enfia um pequeno saco de palha trançada, fechado, contendo sementes de banancira do mato, a que chamam os negros mucaxixi ou simplesmente caxixi" (29).

E' como se vê uma variante do urucungo ou berim-

bau-de-barriaa

Já procurei mostrar no "O Negro Brasileiro" e no "O Folk-lore Negro do Brasil", o contingente dos bantus na formação da música e dança negro-brasileiras (30).

Do batuque angola-conguense surgiu, após sucessivas transformações o nosso samba, que toma nomes variados conforme as regiões. Certos nomes como quimbête, sarambeque, sarambu, sorongo, caxambu, jongo... evocam nitidamente a origem bantu. Já descrevi largamente essas variedades coreográficas, com as respectivas fases de transformação (31).

<sup>(29)</sup> Edison Carneiro, op. cit., pág. 113.
(30) Arthur Ramos, O Negro Brasileiro, págs. 223 e segs.;

<sup>-</sup> Id., O Folk-lore, etc., pags. 132 e segs. (31) Id., ibid., págs. 135 e segs.

O folk-lore negro-brasileiro de procedência bantu é bem rico. Em primeiro lugar, temos as festas populares do ciclo dos Congos ou Cucumbis. São evidentemente sobrevivências históricas de antigas epopéias angola-conguenses, com suas cerimônias de coroação de monarcas, lutas dessas monarquias umas com as outras e contra o português invasor e episódios vários. Consagrei ao assunto todo um capítulo em trabalho anterior (32). Os festejos populares dos Quilombos em Alagoas é também uma sobrevivência histórica, mas aqui dos episódios do quilombo dos Palmares.

A sobrevivência totêmica, dos povos bantus, vamos encontrar em certos autos e festas populares negro-brasileiros, como cordões, ranchos e clubes carnavalescos, confrarias negras, maracatus do Nordeste, elementos do Bumba-meu-boi... (33). Com relação a êste último auto, já mostrei o êrro de alguns folk-loristas, que o filiam apenas à tradição natalesca do boi do presepe, de origem peninsular e ao ciclo dos vaqueiros de origem cabocla. O africano trouxe, ao meu ver, uma contribuição fundamental. O totemismo do boi é largamente disseminado, entre vários povos bantus (o boi Gerôa, entre os Ba-Naneca, por exemplo). E toda a área oriental do gado não teria exercido uma influência decisiva entre os povos bantus, com toda a sua vida cultural girando em torno do complexo do gado?

Entre os contos populares negro-brasileiros de influência bantu, podemos arrolar inicialmente os do ciclo do Kibungo, de origem angola-conguense (34). Mas, se

<sup>(32)</sup> Id., ibid., págs. 39 e segs.

<sup>(33)</sup> Id., ibid., caps. III e IV, págs. 75-128.

<sup>(34)</sup> Id., ibid., pags. 197 e segs. — Sôbre os contos populares de origem negro-bantu consultem-se ainda as coletâneas de Silvio Romero, Contos Populares; — Lindolfo Gomes, Contos

consultarmos um Heli Chatelain, um Ladislau Batalha, ou qualquer outro autor que tenha estudado o folk-lore de Angola, vemos a grande influência que êste exerceu no Brasil. Os negros bantus transportaram diretamente da sua terra para cá, os seus contos, as suas adivinhas, os seus provérbios... (35).

È é possivel que fossem êles tambem o veículo do rico folk-lore hotentote, que aqui teria chegado por seu intermédio.

A influência da linguagem, como elemento principal da cultura bantu, foi enorme no Brasil. E aqui é que registamos a grande messe de contribuição dos estudiosos brasileiros, desde os antigos estudos de Macedo Soares e João Ribeiro até os novos trabalhos de Renato Mendonça e Jacques Raimundo. A ênfase dada a êsses estudos da influência do quimbundo entre nós, é que deu origem à suposição errada de alguns — que a cultura bantu é superior à sudanêsa. A área de extensão da primeira é verdade que foi maior no Brasil, porém menos intensa em valor cultural. Podemos dizer que a cultura sudanêsa foi importante no sentido vertical e a bantu, extensa, no sentido horizontal.

A palavra bantu é o plural de muntu, pessoa, e tornou-se uma expressão geral, para des gnar os Negros da vasta área sul-africana que à excepção dos hotentotes e

Populares, São Paulo, s/d., passim; — Coletânea de J. da Silva Campos, in Basílio de Magalhães, O Folk-lore no Brasil, Rio, 1928, pags. 159 e segs., etc.

<sup>(35)</sup> Para o estudo das adivinhas e provérbios de origem angola-conguense: Arthur Ramos, op. cit., págs. 235 e segs.; — João Ribeiro, vários trabalhos reunidos no volume O elemento negro, coletânea organizada por Joaquim Ribeiro, Rio, s/d., parte II: A influência do elemento negro no folk-lore, págs. 39 e segs.; — Joaquim Ribeiro, Adivinhas negro-africanas, Jorn. do Com., 6 de março, 1934 e O elemento negro, cit., págs. 174 e segs..

boschimanos, falam a língua bantu. Esta é um vasto conglomerado lingüístico, com mais de 260 dialetos, como o provaram os estudos fundamentais de Lepsius (36).

O quimbundo foi o mais importante dêsses grupos lingüísticos e o seu estudo no Brasil já tem sido largamente feito, para que seja necessário insistir no assunto (37). Bas a assinalar que, enquanto os têrmos sudanêses especialmente nagôs sobreviveram nas designações das religiões e cultos, e da culinária, os têrmos quimbundos predominam nas designações da vida social, da toponímica, do folk-lore, da sobrevivência histórica da escravidão...

Foi ainda o quimbundo o responsável mais direto pelas alterações fonéticas, morfológicas e sintáxicas sofridas pela língua portuguêsa no Brasil (38).

Da organização social dos Negros bantus, sobreviveram no Brasil algumas formas de organização social, ainda não convenientemente estudadas. E' verdade que o regime da escravidão disfarçou estas formas culturais. Mas conseguimos descobrir a custo, algumas sobrevivências.

<sup>(36)</sup> A bibliografia sôbre as línguas bantus é imensa e sôbre o quimbundo basta citar os trabalhos conhecidos de Bentley, de Cannecatim, Ladislau Batalha, Heli Chatelain... A pronúncia exata da palavra seria bântu, mas como houve uma tendência para a acutização, no Brasil, das palavras derivadas do quimbundo (mulungú, calundú, etc.) o uso legalizou a pronúncia bantú, no Brasil, a exemplo do francês bantou.

<sup>(37)</sup> Vide A. J. de Macedo Soares, Dicionário Brasileiro, Anais da Bibl. Nacional, XIII, 1888; — Id., Estudos lèxicográficos do dialeto brasileiro, Rev. Brasileira, 1880; — João Ribeiro, vários trabalhos reunidos no O elemento negro, cit., III parte; — Nelson Senna, Africanismos no Brasil, Rev. de Lingua Portuguêsa, 1921, n.º 12; — Renato Mendonça, A influência africana, etc., cit.; — Jacques Raimundo, O elemento afro-negro, etc., cit.,

<sup>(38)</sup> Vide Renato Mendonça, O Português do Brasil, Bibl. de Div. Científica, Rio, 1937, págs. 173 e segs...

As organizações políticas das monarquias africanas sobrevivem em certas festas populares, já citadas, como os Congos; sobrevivências do patriarcado e do matriarcado aí estão nos festejos dos reis Congos e das rainhas Gingas... A organização clânica vai encontrar-se disfarçada nos ranchos, clubes e confrarias... Estas últimas foram organizações fechadas, a molde de "sociedades secretas", onde os negros escravos se quotizavam para a obtenção da sua liberdade. Há episódios comoventes, no particular, como o de Chico Rei, em Minas. O assunto requer um estudo especial, que faremos num próximo volume dedicado à sociologia da escravidão...

A organização clânica sobrevive ainda em certas formas de trabalho coletivo, como, por exemplo, o putirão ou mutirão, do Estado do Rio, já referido, e que tem muita semelhança com as Sociedades Congo do Haiti... O mutirão é uma grupo de trabalho, em que muitas pessoas, negros e brancos, homens e mulheres, dão ou vendem um dia de trabalho ao fazendeiro ou outro colono, terminando a sua tarefa num festival que avança pela noite a dentro. O assunto aiuda não foi estudado e infelizmente perderam-se muitos elementos de estudos: organização do mutirão, cantos de trabalhos, cerimônias mágicas, etc. Os quilombos, outra curiosa forma de organização social dos Negros de procedência bantu oferecem magnificos exemplos de contra-aculturação (39).

A cultura material trazida ao Brasil pelos bantus, e especialmente angola-conguenses, ainda sobrevive. Já nos referimos à fabricação dos instrumentos de música. Esculturas de madeira, trabalhos de ferro, cerâmica, fabrica-

<sup>(39)</sup> Vide A. Ramos, A Aculturação Negra no Brasil, S. Paulo, 1942, págs. 121 e segs.

ção de cestas e outros utensílios domésticos... tudo isso foi introduzido pelos Negros angola-conguenses. As esculturas de madeira, ainda sobreviventes na feitura de iteques do culto, figas e outros objetos, são inferiores às dos yorubas e gêges. Os trabalhos de ferro foram principalmente introduzidos pelos Negros moçambiques, especialmente os landins, hábeis ferreiros.

Pouco poderíamos acrescentar, com relação à arquitetura. Transportados para o Brasil, o regime da escravidão não permitiu a construção das suas casas, que foram padronizadas nas senzalas das fazendas. Mas nas poucas oportunidades que os Negros tiveram de liberdade, êles constituiram os seus mocambos, em tudo semelhantes às construções nas terras de origem. A república dos Palmares teria sido um documentário precioso neste particular. Infelizmente, só o aspecto militar interessou aos nossos dirigentes naquela occasião. E por isso, apenas informações e dados falhos puderam ser tomados para estudo da cultura material dos Negros em regime de liberdade.

Da arquitetura dos quilombos, sobreviveram os mocambos, primitiva habitação dos Negros e hoje têrmo genérico que passou a designar as habitações pobres do nordeste. E por êsse motivo o estudo que Gilberto Freyre
(40) realizou sobre os mocambos, em contraste com os
sobrados, como antes fizera das senzalas em contraste
com a casa-grande, foi feito apenas do ponto de vista
sociológico, do negro em regime da escravidão, com o exame das relações e distâncias sociais entre o senhor e o escravo. Não é um estudo das formas materiais de culturas
trazidas pelo Negro africano. Não é um estudo antropológico-cultural. Mocambo, neste sentido sociólogico refle-

<sup>(40)</sup> Gilberto Freyre, Sobrados e Mocanbos, S. Paulo, 1936.

te um sistema da opressão de classe, na cidade, como, anteriormente a senzala era o resultado do patriarcalismo rural. Até que ponto, porém, o mocambo, como sinônimo de palhoça, exprime uma sobrevivência de cultura material do Negro bantu? Isso é o que resta averiguar, com o paralelo a fazer-se, de um lado entre as habitações do Negro, na área do Congo, e os mocambos das repúblicas negras, por exemplo Palmares, do outro, entre êstes e os atuais mocambos do nordeste. E parece haver, de fato, esta correlação, entre as casas retangulares, e os mocambos de barro batido e palhas, do nordeste.

A cultura bantu em suma entrou largamente, grandemente, no Brasil. Religiões, folk-lore, línguas, cultura material... aqui se amalgamaram com outras culturas, porém até hoje conservam certas características de origem, ainda reconhecíveis.

# SEXTA PARTE

# CONCLUSÕES GERAIS. O PROBLEMA DA ACULTURAÇÃO

#### CAPITULO XVI

# A ACULTURAÇÃO NEGRA NO NOVO MUNDO

Lançando uma vista de conjunto sôbre as culturas negras no Novo Mundo, verificamos a sobrevivência de alguns padrões culturais africanos, onde se destacam: a) as culturas da sub-área ocidental do golfo da Guiné (civilização atlântica de Frobenius); b) as culturas da área do Congo e da área oriental do gado, de Herskovits; c) as culturas do Sudão oriental e ocidental.

Da Africa ocidental, e especialmente da sub-área da Guiné, vicram-nos os padrões mais característicos das culturas negro-africanas, como a yoruba, a ewe, a fantisashanti... Logo em seguida, vêm as culturas bantus (especialmente a angola-conguense), e as culturas negro-maometanas.

No Novo Mundo, como já vimos, êsses padrões culturais se distribuiram da seguinte maneira. Na América Inglêsa e Holandêsa (Jamaica, Bahamas, Guianas Holandêsa e Inglêsa, nas primeiras colônias inglêsas da América do Norte, principalmente nas ilhas Gulloh e na Virginia), os padrões culturais dominantes vieram da Costa do Ouro (cultura fanti-ashanti): culto dos winti e de obia, série dos deuses Kromantis, práticas mágicas, ciclo dos contos de Anansi, no folk-lore, e outras sobrevivências espirituais da Costa do Ouro, estudadas com detalhes entre os Bush Negroes da Guiana Holandêsa e na Jamaica.

Na América Francêsa (Haiti, Pequenas Antilhas Francêsas, na Louisiana do século XVIII...) a cultura principal é de origem daomeiana (ewe): culto vodu no Haiti, com o panteão daomeiano, culto da cobra, Dan ou Dangbé, a teoria da liturgia religiosa, com os vodu-no, papalois e mamalois, práticas mágicas e funerárias, crenças dos zombies, a possessão, o folk-lore, a cultura material... estudados com detalhes no capítulo do Haiti.

Na América Espanhola e Portuguêsa (Cuba, Brasil...) a cultura predominante foi a yoruba, ao lado de outras de menor influência (culturas bantus e outras).

No Brasil, embora a principal cultura estudada tenha sido a yoruba (1) podemos, das pesquisas realizadas (Nina Rodrigues, Manuel Querino, Arthur Ramos e outros pesquisadores) distinguir três padrões principais de culturas, como vimos: a) culturas sudanêsas da sub-área ocidental do golfo da Guiné (sobrevivências culturais da Costa do Escravos: yoruba e ewe, e em grau menor, da Costa do Ouro: fanti-ashanti); b) culturas sudanêsas, negro-maometanas (a cultura malê); c) culturas bantus, provenientes das áreas do Congo e da área oriental do gado (principalmente angola-conquenses e moçambiques).

O destino das culturas negras no Novo Mundo foi o mais imprevisto possível. Aqui elas se amalgamaram umas com as outras e não se conservaram em estado puro. Além disso, a conservação dos elementos sobreviventes foi desigual. Podemos mesmo traçar uma curva, que começa com os Bush Negroes da Guiana Holandêsa e termina com os Negros citadinos da América do Norte. No início desta curva, temos uma relativa pureza da cultura negra. No interior das selvas da Guiana. os Negros conservaram quase intactos os seus padrões culturais de ori-

<sup>(1)</sup> Para a discussão do exclusivismo sudanês ou bantu, no Brasil, vêr capitulos XI e XV.

gem. Na outra extremidade da curva, os elementos culturais se diluiram a mais e mais, tendendo a desaparecer. Nos estádios intermediários, vamos encontrar as sobrevivências culturais negras em íntima mistura com as culturas brancas: Haiti, Cuba, outras Antilhas, Brasil...

Porque motivo as culturas negras não se conservaram, no Novo Mundo, no estado original, a ponto de não podermos falar pròpriamente aqui em "áreas culturais", como assinala muito bem o professor Herskovits? Várias são as razões apresentadas para explicar êsse apagamento cultural em terras da América. Já destacamos algumas delas: as culturas negro-africanas não foram transportadas em proporções equivalentes; as migrações secundárias, por exemplo, das Antilhas para a América do Norte e Tierra Firme, entrosaram as culturas umas com as outras, etc.

A escravidão desempenhou ainda um papel de grande importância no apagamento ou no esfacelamento das cul-"O regime da escravidão — já escrevi turas negras. (2) — alterou por completo o behavior social do Negro. À escravidão triturou-os na mesma grande mó da opressão branca. No Novo Mundo, não se podia falar em negros da cultura ocidental, ou negros pastores, ou negros de civilização maometana, ou súditos de grandes reinados, ou ainda em descendentes de linhagens aristocráticas. Aqui houve apenas negros escravos. As suas culturas. êles as disfarcavam em formas caricaturais, para só assim vencerem a censura dos brancos seus senhores. se salvaram, neste trabalho de distorção, as suas crencas. tal o poder dinamogênico que as acompanhou. Porque o mais se tornou sobrevivência no folk-lore: língua, música. dança e outras instituições sociais".

<sup>(2)</sup> Arthur Ramos, As culturas negras no Brasil, loc. cit., pág. 123.

A tese de que não podemos estudar o Negro, como representante de uma cultura, mas sim considerado sob o ângulo da escravidão, é uma idéia cara a Ruediger Bilden, e que Gilberto Freyre converteu em leit-motiv nos seus ensaios sôbre a influência do Negro no Brasil (3). É inegável o fenômeno de que o regime da escravidão alterou as condições normais da vida cultural e social do Negro. Tomando como base o regime da escravidão. Gilberto Freyre estuda todos os males da nossa formação social, examinando nos seus ensaios não as culturas negras e suas influências entre nos, mas sim as relações entre dois regimes sociais, entre dois representantes dêsses regimes, entre duas manifestações sociais e culturais: o patriarcalismo branco e a escravidão negra, o senhor e o escravo, a casa grande e a senzala, o sobrado e o mocambo... Destas antinomias, o autor constroi tôda uma história social brasileira que podemos perguntar se é de todo o Brasil, ou se é uma generalização de um fenômeno particular da monocultura latifundiária do nordeste, com as relações estudadas em binômios sociais do tipo "senhorescravo". Mas não é o nosso propósito entrar aqui nesta discussão.

A tese de Ruediger Bilden e de Gilberto Freyre, de que não podemos estudar povos negros no Brasil, mas sim, e exclusivamente negros escravos, é interessante e rica de resultados, mas inaceitável como generalização. Não foi, de fato, o regime da escravidão que, por si só, diluiu, esfacelou ou apagou as culturas negras no Brasil e no Novo Mundo, em geral. O regime da escravidão alterou, de fato, a sua essência, mas como fator condicionante, entre outros, de dois processos psico-sociais de

<sup>(3)</sup> Gilberto Freyre, Casa Grande e Senzala, cit., e Sobrados e Mocambos, S. Paulo, 1936.

relevante significado: a) a separação dos indivíduos dos seus grupos de cultura e b) os contactos de raça e de cultura, com a miscegenação, na ordem biológica, e a aculturação na ordem cultural.

De modo que a escravidão interveio, da mesma maneira que as migrações secundárias, as fugas dos Negros em massa (Guiana, quilombos brasileiros, marrons das Autilhas e Venezuela...), etc., como condição para, os dois fenômenos referidos de separação ou não dos indivíduos de seu grupo de cultura, e de contacto ou não de raças e de culturas.

Já discutimos o primeiro desses fatores, em ação nos Estados Unidos. A não conservação das culturas negras na grande democracia norte-americana reconhece como causa principal a separação dos indivíduos dos seus grupos de cultura. As migrações de tipos negros diversos, diluídos em culturas diferentes, apagou, em duas gerações, ou pouco mais, os traços culturais, que em outras partes do Novo Mundo puderam ser conservados (vide cap. V).

Examinemos os contactos de raças e de culturas. Quando dois povos entram em contacto há sempre miscegenação. Parece não haver exceção histórica a êsse respeito (4). Duas hipóteses podem ocorrer. Ou os povos chegados em contacto são amigos, não há entre êles antagonismos fundamentais de raça e de cultura, e neste caso o inter-casamento é a regra, ou há antagonismos irreconciliáveis, e aí entram em ação vários preconceitos, o primeiro dos quais é a linha de côr (color line).

<sup>(4)</sup> Vide, p. ex.: Edward B. Reuter, Race and Culture Contacts, New York, and London, 1934, pág. 7. — Os problemas de contactos de raças no Brasil serão discutidos com mais largueza, no 2.º volume, em preparo, da Introdução à Antropologia Brasileira.

Observamos ambos os processos, no contacto racial de negros e brancos no Novo Mundo, desde as barreiras, consolidadas em legislações particulares nos Estados Unidos, até a quasc ausência dessa barreira de côr, em outros pontos do Novo Mundo, com todos os graus intermediários.

Não está nos propósitos dêste livro o exame das questões de relações de raça, no Novo Mundo, já abordado por alguns estudiosos que se têm dedicado ao assunto (5). Adiantemos, para o momento, que no Novo Mundo, todos os contactos possíveis de raça se fizeram: negros com brancos (mulatos, do Brasil e de outros países americanos), negros com índios (curibocas ou cafusos, no Brasil, sambos, na América Espanhola), ao lado de cruzamentos de brancos com índios (manuelucos ou caboclos, no Brasil, mestiços, na America Espanhola), e de mulatos com índios ou com caboclos, enfim, contacto das três raças (pardos, em geral).

Entre nos, foi o professor Roquette-Pinto quem mais procurou estudar a biologia, e a antropologia física dos quatro grupos, que êle chamou: 1) Leucodermos (Brancos), 2) Faiodermos (Branco X Negro), 3) Xantodermos (Branco X Indio) c 4) Melanodermos (Negros), considerando os demais tipos (Cafusos, Xihaios, Cahorés...) numèricamente insignificantes (6). Estes estudos precisam ser continuados, no Brasil, e conduzidos sob o ri-

<sup>(5)</sup> Destacam-se neste particular, os trabalhos do grupo do professor Park, da Universidade de Chicago. Com os métodos da sua escola. o professor Donald Pierson realizou na Bahia, uma série de estudos sôbre os contactos de raça. (Vide Negroes in Brazil. A study of race contact at Bahia. Univ. of Chicago Press, 1942, e a edição brasileira recente, Brancos e Pretos na Bahia. S. Paulo. 1945).

<sup>(6)</sup> E. Roquette-Pinto, Nota sôbre os tipos antropológicos no Brasil, loc. cit..

goroso critério dos métodos científicos sem prejulgados raciais e sem o aligeiramento literário que se nota nas obras de muito dos nossos ensaistas.

Resta-nos o exame das relações de cultura, que interessam especialmente a êste trabalho. Os contactos culturais não implicam necessàriamente o contacto de raças, porque podem ser indiretos, isto é, quando os membros do grupo não chegam a uma associação pessoal imediata. É o que ocorre, nas influências à distância, entre os povos. Na América, certas tribos indígenas, como destaca Reuter, introduziram a cultura européia, através do seu contacto com outras tribos (7). No Brasil, o Negro também foi um fator de transporte indireto da cultura européia, como no caso referido pelo professor Roquette Pinto e acentuado por Gilberto Freyre, da ação civilizadora dos escravos fugidos entre os índios da serra dos Parecis (8). Houve aqui um contacto indireto de cultura, fenômeno que atinge à sua mais alta expressão na imitação à distância, das culturas de povos mais adiantados pelos outros mais atrazados (lei de imitação do superior pelos inferior de Tarde).

Os contactos diretos ocorrem nas migrações de uma área a outra, ou quando os representantes de uma área mais adiantada se introduzem em outra mais atrazada. Nos contactos sociais, conhece-se um certo grupo de processos afins, que os psico-sociólogos têm descrito com os nomes de adaptação, acomodação assimilação, ajustamento, aculturação... (9). As diferenças residem nos

<sup>(7)</sup> Reuter, op. cit., pág. 3.

<sup>(8)</sup> Gilberto Freyre, op. cit., pág. 221.

<sup>(9)</sup> Vide Arthur Ramos, Introdução à Psicologia Social, cit., págs. 167 e segs.. — O assunto foi desenvolvido no livro A Aculturação Negra no Brasil, S. Paulo, 1942, esp. Introdução, págs. 5-46 e será retornado no 2.º volume do livro Introdução à Antropologia Brasileira. Aqui se destaca apenas o essencial.

pontos de vista biológico, social, psicológico ou cultural, sob que são estudados. Assim, a adaptação é um mecanismo biológico; a acomodação e a assimilação, mecanismos sociais; o ajustamento, mecanismo psico-social; a aculturação, mecanismo cultural.

Os têrmos confundem-se freqüentemente, com as várias escolas e os vários tratadistas, uns tomados pelos outros. Mas em antropologia cultural, o têrmo de aculturação vem últimamente se generalizando.

A comissão para o estudo da aculturação constituída pelos professores Robert Redfield, da Universidade de Chicago, Ralph Linton, da Universidade de Wisconsin e Melville J. Herskovits, da Northwestern University, chegou a um acôrdo sobre a definição do processo: "Aculturação compreende aquêles fenômenos resultantes do contacto, direto e contínuo, dos grupos de indivíduos de culturas diferentes, com as mudanças conseqüentes nos padrões originais culturais de um ou ambos os grupos" (10). Estes autores distinguem a aculturação, da mudança cultural (culture-change), um aspecto da primeira, e da assimilação, que é apenas uma fase do processo total.

A comissão propôs um método de trabalho, consistindo nas listas do material a ser colhido, classificações dêsse material e técnica a ser empregada. Na análise do processo, têm que ser estudados os tipos de contactos culturais, as situações, em que ocorrem, e os processos. da aculturação. Por fim, verificam os mecanismos psicológicos da seleção e integração de traços, sob a aculturação e os resultados desta.

Os sociólogos norte-americanos têm-se dedicado com especialidade ao processo de mudança cultural (culture

<sup>(10)</sup> M. J. Herskovits, A memorandum for the Study of Acculturation, Man, 1935, págs. 162 e segs...

change) e de desorganização e reorganização das personalidades, na fase daquela mudança. Hábitos físicos e mentais, técnicas de trabalho, experiência de vida, etc., tudo muda, no contacto de culturas, o que se exprime pelo têrmo "desmoralizado", que se dá ao indivíduo, na sua crise de desambientação.

O professor Park usa da expressão "homem marginal" (marginal man), para significar o caso do indivíduo de um grupo de cultura em contacto com outra. e que perdeu as suas características culturais, mas não foi ainda aceito pelo grupo dominante (11). Ele se torna, assim, "marginal", isto é, fica à margem de ambas as culturas: a sua, que êle perdeu, e a outra, que não o aceita, ainda. Verifica-se o fenômeno com o Negro, nas várias partes do Novo Mundo, especialmente nos Estados Unidos, onde esqueceu as suas culturas de origem, e é ainda recusado, numa certa extensão, pelas culturas mais adiantadas que deseja imitar.

Nas outras partes da América, o Negro está sofrendo ainda as consequências das mudanças culturais e sociais, com reflexos no equilíbrio individual, que vai da desorganização às tentativas para a reorganização da personalidade, na busca de uma estabilidade social e psicológica, que ainda não foi alcançada (12).

<sup>(11)</sup> R. E. Park, Human Migrations and the Marginal Man, American Journal of Sociology, 1928, págs. 881 e segs.; — Everet V. Stonequist, The Marginal Man, Nova York, 1937; — Arthur Ramos, Guerra e Relações de Raça, Rio, 1943; — W. O. Brown, Culture contact and race contact, in Reuter, op. cit., págs. 34 e segs.

<sup>(12)</sup> Para o estudo das mudanças de personalidade do Negro nos EE. UU.: Charles S. Johnson, Negro personality changes in a southern community, in Reuter, op. cit., pags. 208 e segs...— Vide o symposium organizado por Willis D. Weather-

Na cultura total, são três os resultados da aculturação: aceitação, adaptação e reação (13).

- 1) Dá-se a aceitação, quando a nova cultura é aceita, com perda ou esquecimento da herança cultural mais velha; há então aquiescência de todos os membros do grupo, e, como resultado, a assimilação, por êles, dos padrões culturais e dos valores interiores da nova cultura, com os quais entraram em contacto.
- 2) Na adaptação, ambas as culturas, a original e a estranha, combinam-se intimamente, num mosaico cultural, num todo harmônico, com reconciliação de atitudes em conflito.
- 3) Há reação, quando surgem movimentos contraaculturativos, ou por causa da opressão, ou devido aos resultados desconhecidos da aceitação dos traços culturais estranhos. As culturas originais mantêm então sua fôrça psicológica, ou como compensações a sentimentos de inferioridade, ou pelo prestigio dado aos indivíduos com o retôrno a suas velhas condições pré-aculturativas.

Nos encontros de culturas negro-africanas com as culturas do Novo-Mundo, especialmente com a branco-européia, os três resultados da aculturação podem ser observados. Houve accitação, quando as culturas negras aceitaram os novos padrões culturais, com aquiescência de todos os membros do grupo.

Nos Estados Unidos, êste resultado foi facilitado, pela separação dos indivíduos negros dos seus grupos de

ford e Charles S. Johnson, Race Relation. Adjustments of Whites and Negroes in the United States, 1934, bibliografia às pags. 556-576. São trabalhos mais de natureza sociológica que antropológica.

<sup>(13)</sup> M. J. Herskovits, loc. cit.

cultura originais. Desta forma, o esquecimento dos seus padrões de culturas africanas, favoreceu uma maior aproximação das culturas brancas. Numa comunidade negra contemporanea, nos EE. UU., em Harlem, por exemplo, quase não há diferença, na sua vida social, da vida das comunidades brancas. Com justa razão, fala aí Herskovits de um "americanismo do Negro" (14). "Em Harlem — escreve êle — nós temos hoje, essencialmente, uma típica comunidade americana" (15). É só olhar os negros nas ruas, nas casas de negócios, nos teatros... enfim em todos os lugares, em todas as oportunidades da sua vida social. Não há diferença do branco. A aceitação da cultura euro-americana foi perfeita. As sobrevivências africanas, nestas comunidades típicas, não foram suficientes para provocar fenômenos de adaptação e de reação.

Nos outros povos do Novo Mundo, a conservação em grau mais ou menos acentuado dos seus padrões culturais de origem africana, não permitiu o processo da aceitação, a não ser em certos grupos citadinos do Brasil, de Cuba, de outros países... Todas as vezes que se opera o distanciamento dos indivíduos negros dos seus padrões de cultura, vão se acentuando progressivamente as oportunidades do processo da aceitação.

É o que, no Brasil, já se vai observando em S. Paulo, no Rio, nas grandes capitais civilizadas. Não há necessidade de apelarmos, na solução dos nossos problemas de contactos de culturas, para nenhum processo biológico de branqueamento arianizante, como advogam ainda certos bio-sociólogos. O contacto de culturas não implica

<sup>(14)</sup> Melville J. Herskovits, The Negro's Americanism, The New Negro, ed. by Alain Locke, Nova York, 1935.

<sup>(15)</sup> Id., ibid., pág. 354.

necessàriamente contacto de faças. E a aceitação, não trará como consequência biológica, a arianização; é um processo cultural e psico-social, que não deve conduzir em seu bôjo nenhum problema angustiado de linhas de raça, com todas as consequências odiosas que um falso racismo provocou.

A aceitação será o resultado final, todas as vezes que duas culturas diversas se põem em contacto. E para esta solução é que se encaminharão os grupos negros, no Brasil e nas outras partes do Novo Mundo.

A adaptação tem sido, até agora, o resultado mais encontradiço da aculturação negra no Novo Mundo. No Brasil, em Cuba, no Haiti, nas outras Antilhas... as culturas negras combinaram-se a padrões de cultura branca, num mosaico histórico, onde é muitas vezes difícil reconhecer os elementos de origem. A Escola de Nina Rodrigues, no Brasil, outros autores, nas Antilhas, estudaram o fenômeno, principalmente nas esferas das culturas religiosas. O estudo do sincretismo religioso no Brasil foi um dos objetos principais das minhas próprias pesquisas. Em outras formas de cultura espiritual e material, observa-se com freqüência a adaptação. É êste um processo intermediário de relevante significado, e o que está ainda ocorrendo com mais freqüência no Novo Mundo.

A reação sobrevém nos casos em que as culturas negras reagiram mais ou menos violentamente à aceitação dos traços de outras culturas. Entre os Negros das selvas da Guiana Holandêsa, entre os marrons ou negros fugitivos da Jamaica, entre grupos do interior do Haiti... o processo de reação fez que se conservassem em estado relativamente puro, os padrões culturais originais. Houve aí união íntima entre os representantes de um mesmo grupo de cultura, que reagiram, conjuntamente, ao con-

tacto do branco, e conservaram-se em estado de pureza primitiva. Já estudámos o fato especialmente no capítulo do Haiti.

No Brasil, houve tambem reação, na aculturação negra, em dois casos onde o fenômeno poude ser nitidamente observado: nas fugas negras dos quilombos e nos movimentos insurrecionais dos malês, na Bahia. No caso dos quilombos, tivemos um fato análogo aos dos Negros fugitivos das Guianas. Unindo-se representantes do mesmo grupo de cultura (bantus, no quilombo dos Palmares) êles reagiram ao contacto branco ("folga negro, branco não vem cá", como ainda hoje cantam os negros no auto popular dos quilombos e mantiveram as suas culturas originárias: religião, tradições sociais, linguagem, cultura material.

A história dos malês, também já foi contada. As suas revoltas não reconheceram primordialmente causas econômicas, como querem alguns ensaistas. Elas tiveram causas culturais, contra-aculturativas. Reagindo à escravidão, os Negros do mesmo grupo de cultura (negromaometana) uniram-se, reagindo ao contacto branco, e conservando assim os padrões tradicionais de cultura. Foi por isso, que o sincretismo no plano religioso e a adaptação em geral, das outras formas de cultura, não foram possíveis entre os Negros maometanos do Brasil.

O contacto de culturas leva sempre aos mecanismos psico-sociais do dar e do tomar (16).

As culturas negras, em contacto com as culturas brancas, não só aceitaram os padrões desta, ou se adaptaram aos mesmos, como lhes emprestaram muitos dos seus próprios elementos. Já tivemos ocasião de estudar o processo no que concerne à religião e ao folk-lore. Ou-

<sup>(16)</sup> Vide Herskovits, Social History, etc., loc. cit., pág. 261.

tros o fizeram com relação à linguagem. Mas os estudos deverão ser conduzidos em tôdas as formas culturais e tôdas as modalidades do comportamento social dos membros de umas e de outras culturas.

Nenhum estudo da civilização do Brasil, e, em geral, do Novo Mundo, poderá ser realizado eficazmente, sem a descriminação dos padrões de culturas de origem e do trabalho de aculturação. É êste o único método capaz de nos levar ao exato conhecimento de nós-mesmos.

### TÁBUA DAS MATÉRIAS

19

### CAPÍTULO III - Areas' culturais da Africa (cont.)

58

### SEGUNDA PARTE

### AS CULTURAS NEGRAS NA AMÉRICA DO NORTE

### CAPÍTULO IV - O Negro no Novo Mundo.

75

### Capítulo V - As culturas negras na América do Norte.

Primeiras entradas de escravos nos Estados Unidos — "Servos" e "escravos" — Número de escravos introduzidos — Procedência dos Negros dos EE. UU. — Pesquisas de Miss Donnan — As sobrevivências das culturas negras nos EE. UU. — A sobrevivência

religiosa - O vodu primitivo nos Estados sulistas - Os padrões culturais das ilhas Gullah - O desaparecimento de padrões religiosos primitivos - A influência dos camp-meetings protestantes - Os spirituals - Fenômenos de iluminismo - Father Divine - As "Houses of Prayer" - O sentido religioso dos spirituals - As Igrejas atuais do Negro norteamericano - Estudo psicanalítico de Billings - Os tobies e os voodoo-doctors da Louisiana — O folk-lore do Mississipi - Uncle Remus - Contos. provérbios e ditos das plantações — Os cantos negros: spirituals-songs, work-songs, social songs... --O blue — A influência negra na música — O jazz - As sobrevivências lingüísticas - O Negro English - A influência psicológica do Negro no comportamento social — A aculturação — O Negro no Canadá. México e América Central .....

88

#### TERCEIRA PARTE

### AS CULTURAS NEGRAS NAS ANTILHAS

### Capítulo VI — As culturas negras em Cuba.

Procedência dos escravos negros em Cuba - As sobrevivências culturais - Religiões e cultos - Trabalhos de Fernando Ortiz - A cultura voruba -Razões da sua predominância em Cuba — Teologia dos afro-cubanos - Oloruñ - A série dos orishas - Obatalá - Shangó - Ifá - Orishas de segunda categoria - Outros orishas - Eshu e o culto da Anima Sola — Os iimaguas — Os fetiches — Reglas várias - Sobrevivências bantus e muculmanas -Exemplos de gíria sagrada — Pequenas sobrevivências vodus — A liturgia religiosa — Padre, caballero de la mesa, mavordomos e hijos de santo - Adornos dos sacerdotes — Oferendas e sacrifícios religiosos - Danças e cânticos - Os tambores negros - A possessão - "Dar o santo" - A magia fetichista - Salación, embó e bilongo - Os sacerdotes negros batalás e mayomberos - O folk-lore afro-cubano -A música — Os instrumentos de música — Estudos

| de Israel Castelhanos - As danças negro-cubanas    |
|----------------------------------------------------|
| - A rumba - As festas populares - Cabildos e       |
| cofradias — Reis e ranchos dos cabildos — Os dia-  |
| blitos e comparsas do carnaval - A sobrevivência   |
| lingüística - Glossário de afro-negrismos de Ortiz |
| - A cultura material - Conclusões: os padrões de   |
| culturas negras em Cuba                            |

129

### CAPÍTULO VII - As culturas negras no Haiti.

O Negro no Haiti — As lutas pela independência — Procedência dos negros escravos - A sobrevivência cultural daomeiana - O culto vodu - A danca de Water Mama — Descrição de Moreau de Saint Merv Transformações do vodu — Bibliografia do vodu — Trabalhos de Price-Mars e outros pesquisadores -Origem do termo vodu — O culto vodun no Daomei - Panteão voduico do Haiti - O culto da serpente. Dangbé ou Damballah - Legba, Ayida-Wedo, Loko e outros vodus - Orixás vorubas - Ogun Badagris - O sincretismo católico e espírita - Os sacerdotes e iniciados - Vodu-no, vodu-si e houn-so - Os templos, hounforts - O houngan - Paralois e mamalois — A iniciação vodu — Exemplo de um "serviço" a Legba - Danca e música religiosas - Os tambores rada - A possessão vodu - O culto dos zombies - Práticas mágicas - O uanga - O feiticeiro: bocor - Medicina mágica - O folk-lore haitiano - Oncle Bouqui e Ti Malice - Contos e legendas -- As danças populares -- Instrumentos de música — As "sociedade Congo" — Os combites — Sobrevivências negro-linguísticas — Conclusões: o Haiti. "mosaico cultural" .....

162

### CAPÍTULO VIII --- As culturas negras nas demais Antilhas.

As culturas negras na Jamaica — Antigas cerimônias funerárias dos Negros Kromantis na Jamaica — Divindades da Costa do Ouro — Estudos de Miss Beckwith — O culto mágico de obia ou obeah — As seitas negras da Jamaica — Os Myal Men — Os Revivalistas — Os Pukkumerianos — A crença dos duppies

— Ritos funerários — O folk-lore negro da Jamaica — Os contos de Anansi — Os brinquedos de "alfabeto" — Exemplos de "mosaicos culturais" — Os Christmas mummings — O brinquedo de John Canoe — Negro English da Jamaica — A predominância cultural da Costa do Ouro — As culturas negras nas Bahamas — Histórias populares — O Negro de Barbados — Contos de anansi — Cultos funerários — Trabalhos de Parsons — As culturas negras nas demais Antilhas inglêsas e francêsas — Sobrevivências culturais da Costa do Ouro e do Daomei .......

200

### QUARTA PARTE

## AS CULTURAS NEGRAS NA AMÉRICA DO SUL: GUIANAS E PAÍSES HISPANO-AMERICANOS

### Capitulo IX — As culturas negras nas Guianas.

O Negro na Guiana Holandêsa — Pesquisas de Melville e Frances Herskovits - O isolamento cultural dos Bush Negroes do Surinam - A tribo Saramacca, a tribo Awka, e a tribo Boni - A sobrevi vencia cultural fanti-ashanti - Religiões e cultos - Os winti - Nvamkombon - Outros winti -Vodus daomeianos - Os Loango-winti - O culto dos winti - Wisi e kunu - As interdições trefu -- A possessão winti - Música e dança religiosas -Instrumentos de música - Os cânticos winti - A crença de akra - As práticas mágicas de obia -Tabu e obo - A medicina mágica - O lukuman, o wintiman e o obiaman - A magia negra wisi - A concepção de Yorka, espírito maléfico — Outras crenças dos Negros do Surinam - A vida social dos grupos urbanos (foto suma) e dos grupos selvagens (pranasi suma) - Cultura espiritual e material -O folk-lore do Surinam - O ciclo de Anansi -Classificação dos contos populares — Provérbios e adivinhas - A linguagem do Negro da Guiana Holandêsa — O taki-taki — O saramacca tongo — As culturas negras na Guiana Inglêsa — Conclusões

CAPÍTULO X — As culturas negras nos países hispanoamericanos,

O Negro no Prata — Pesquisas de Vicente Rossi — "Nações" negras no Prata — Os candombes — Os candombes na Banda Oriental do Prata — Festejos populares negros em Montevideo na segunda metade do século XIX — Sobrevivências africanas no Uruguai — Pesquisas de Ildefonso Pereda Valdés — As canchas — Reis Congos — Dança e música — O' bastonero — Os candombes em Buenos Aires — "Reis" e "presidentes" de "nações" — As salas — Os "Negros Lubolos" — A origem do tango — Tango e milonga — A sobrevivência angola-congulense — O Negro em Tierra Firme: Venezuela e Colômbia — O tráfico — A percentagem negra na população de Tierra Firme — As festas populares dos diablitos na Colômbia — O Negro no Peru — Pesquisas recentes de Fernando Romero — Procedên

- O nosso quadro das sobrevivências culturais do Negro no Brasil 267 de negros Saramacca nas fronteiras da Guiana Francesa — Conclusões .....

299

### CAPÍTULO XIV -- As culturas negro-maometanas.

Negros sudanêses islamizados, no Brasil — A infiltração do Islam no Sudão — As culturas das áreas VI e VII de Herskovits no Brasil — Os Negros Haussá — Características antropo-psicológicas — Insurreições dos Haussás e dos Nagôs, na Bahia, no século XIX — Causas religiosas destas insurreições — Os Tapa — Outros Negros sudanêses islamizados — Negros hamito-semitas no Brasil: Mandinga e Peuhl — A cultura malê — Práticas religiosas dos malês — A teologia — Os sacerdotes — O salah — A missa dos malês — Os ritos funerários — Costumes e tradições dos malês — A circuncisão — O casamento — Sobrevivências lingüísticas — O isolamento cultural dos malês

314

### CAPÍTULO XV - As culturas bantus.

A tese do exclusivismo bantu, no Brasil — Trabalhos de Sílvio Romero e João Ribeiro - Estudos de Nina Rodrigues - Povos bantus introduzidos no Brasil — Características antropo-psicológicas — Congos e Angolas - Sobrevivências religiosas bantus no Brasil — Nossas pesquisas — O culto de Nzambi ou Zambi -- O culto de Calunaa -- O culto dos espíritos -- Sincretismo com o catolicismo e o espiritismo - Os sacerdotes, animbandas ou embandas - Cambones, filhos de santo e mediuns - "Linhas" e "mesas" — Danca e música de influência angolaconquense - Os instrumentos musicais - Batuque e samba - As festas populares do ciclo dos congos ou cucumbis - O ciclo do boi - Os contos populares - Kibungo - Sobrevivências lingüísticas - A influência do quimbundo no português do Brasil -Sobrevivências sociais e políticas - A cultura material de origem bantu .....

330

### SEXTA PARTE

# CONCLUSÕES GERAIS. O PROBLEMA DA ACULTURAÇÃO

### CAPÍTULO XVI - A aculturação negra no Novo Mundo.

As culturas negras no Novo Mundo: uma síntese - Distribuição dos padrões culturais negros nas Américas Inglêsa e Holandêsa, Francêsa, Espanhola e Portuguêsa — Destino destas culturas no Novo Mundo - Curva das culturas negras - Razões da inexistência de padrões de cultura puros no Novo Mundo - Crítica da tese de Rüdiger Bilden e Gilberto Frevre - A escravidão, fator condicionante de processos psico-sociais - A separação dos indivíduos dos seus grupos de cultura — Contactos de raca — Rápido exame da miscegenação no Brasil — Contactos de cultura - Contactos diretos e indiretos - A aculturação - Definição do processo - Processos afins - Técnica e processos da aculturação - O "homem marginal" de Park - Resultados da aculturação -Análises dêstes resultados nas culturas negras do Novo Mundo - A aceitação cultural no Negro dos Estados Unidos — A adaptação em várias partes do Mundo - Exemplos de aceitação e adaptação, no Brasil - A reação cultural - O Bush Negro das Guianas e os Marrons da Jamaica — Exemplos de reação cultural no Brasil — Conclusões gerais — O que o Negro trouxe à América e o que dela recebeu, em troca

351

\* Este livro foi composto e impresso nas oficinas da Emprêsa Gráfica da "Revista dos Tribunais" Ltda., à rua Conde de Sarzedas, 38, S. Paulo, para a Companhia Editora Nacional, em 1946.

37

### BRASILIANA

Série 5.ª da Biblioteca Pedagogica Brasileifa

SOB A DIREÇÃO DE FERNANDO DE AZEVEDO,\*

Ultimos volumes publicados (\*)

222 — AFFONSO DE E. TAUNAY: Rio de Janeiro de Antanho — Impressões de Viajantes Estrangeiros,

223 - GEORGE GARDNER: Viagem

234 — ATALIBA VIANA: Gente at

235 — ALFREDO ELLIS JUNIOR: C pitulos da História Social de S. Pau 236 — FELLIS ENNES POIS Paul



Artur Ramos

# AS CULTURAS NEGRAS NO NOVO MUNDO

O NEGRO BRASILEIRO — III

2.ª edição, ampliada

Série 5.ª BRASILIANA Vol. 249
Biblioteca Pedagogica Brasileira

### AS CULTURAS NEGRAS NO NOVO MUNDO

POR

### ARTHUR RAMOS

Na vaga que se propagou, no país, de estudos afro-brasileiros, alteou-se um pesquizador de primeira ordem que se tornou logo autoridade na matéria. Foi alias quem lhe deu maior impulso. A contribuição de Artur Ramos, nesse setor de investigações, leva, de fáto, vantagem pela sua originalidade como pelo seu volume, a todos os demais trabalhos que já se realizaram entre nos, alimentados nas fontes mais diversas. Neste livro em que alargou seu horizonte, mas sem desgarrar do seu caminho natural. empreende a análise das culturas negras no novo mundo. Não eram poucas as dificuldades que teria de vencer, abrangendo numa só obra, as culturas negras na América do Norte, na Amédo Sul e nas Antilhas. A documentação bibliográfica, em que se apoiou, lhe permitiu, porém, suprir a falta das pesquizas in loco metodicamente conduzidas. Ainda quando aborda o problema das culturas negras, fóra do campo mais limitado em que se especializou, -- o das culturas negras no Brasil, - sentese que o ilustre antropólogo se move, como em seu próprio elemento, com segurança e lucidez. E' uma obra realmente importante, de leitura indispensável, pela solidez e riqueza de substância. Edição ilustrada.

Volume 249 da Coleção Brasiliana



Edição da Companhia Editora Nacional São Paulo